

# تاریخ کے بدلتے نظریات

ڈاکٹر مبارک علی

فکشن ہاؤس

۱۸- فرنگی بود، لاہور



## جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب = تاریخ کے ہلتے نظریات

مصنف = ڈاکٹر مبارک علی

چیزیں = تکشیں پاؤں

18 مریم بیگم روزِ لاہور

فون: 7249218, 7237430

پروفسر احمد خان / رانا عبدالرحمن

محاذین = ایم سرور

پرنسپر = زاہد بشیر پرنسپر لاہور

سرورق = ریاظ

اشاعت = ۱۹۹۷ء

تحت = 100 روپے

انتساب

انور کمال کے نام

ان کی محبت اور خلوص

میرے لئے باعث فخر ہے

## آلات

### حصہ اول

|    |                               |
|----|-------------------------------|
| 11 | تاریخ کے بدلتے نظریات         |
| 1  | تاریخ اور آسمت                |
| 22 | مورث اور تاریخ                |
| 27 | تاریخ کے امہل                 |
| 30 | تاریخ کا علم                  |
| 34 | تاریخ کی تعریف                |
| 38 | تاریخ اور انسانی فکر          |
| 40 | تاریخ اور ما فوق الفطرت و قسم |
| 42 | تاریخ اور جانور               |
| 45 | تاریخ اور سماں دوڑ            |
| 48 | تاریخ، اقلیتیں اور معاشرہ     |
| 51 | تاریخ اور بھرت                |
| 57 | نام تاریخ ہم صر تاریخ ہے      |
| 60 | تاریخی حقائق خود بولتے ہیں    |
| 63 | تاریخ اور فیصلہ               |
| 66 | ہم عصر تاریخ لکھنا            |
| 70 | تاریخ اور بچگ                 |
| 74 | قومیں کا عروج و نزال          |
| 77 | تاریخ اور تسلی                |
| 80 | مذاہب کیوں بدلتے ہیں؟         |
| 84 | اسلامی تاریخ کیا ہے؟          |



## ارین اور یومین مالک

- 88 تاریخ کا خاتم  
92 مزدوروں کی تاریخ کیسے لکھی جائے؟  
95 تاریخ کا اور اک  
100 یونیورسل تاریخ

## حصہ دوم

- 109 سیکولر ازم کیا ہے؟  
118 قوم پرستی کیا ہے؟  
128 پاکستان میں قومیتی مسئلے کا تجزیہ  
134 تاریخ پاکستان اُن قسم وور ایک تجزیہ

## حصہ سوم

- 14 مراجحتی ادب  
53 جمیوریت اور ثقافت  
56 روشن خیالی اور رانشی در  
161 پاکستانی دانشور اور معاشرہ  
164 فرانسیسی انتخاب، نقلہ بائی نظر

## مآثرات

تعلیم کا بنیادی مقصد ہے تاہم کہ معاشرہ کے مسائل کا حل خلاش کرنے میں مدد و مے  
یہ کام خصوصیت سے متعلق علم کے ذریعہ کیا جاتا ہے کہ جو سایی متعلق اور فنا فی مسائل کی  
نشان دہی کرتے ہیں۔ اور پھر ذاتی طور پر معاشرہ کو باشور بناتے ہیں تاکہ ان مسائل کو سمجھا  
جائسکے اور ان پر تکمیل پیدا جائسکے۔

اگرچہ موجودہ دور میں سائنس اور تکنالوژی کی اہمیت ہے مگر اس کی پوری اہمیت اور  
خواہ کسے اس وقت تک کوئی معاشرہ قائم نہیں اٹھا سکتا ہے جب تک کہ متعلق علم کے  
ذریعہ معاشرہ کو ذاتی طور پر باشور نہ ہٹالا جائے میں سائنس اور تکنیک سے معاشرہ کو جدید  
نہیں ہٹالا جاسکتا ہے۔ اس وجہ سے آمران طرز حکومت میں متعلق علم کو یہ ماندہ رکھا جاتا  
ہے اور زیادہ زور سائنس اور فنی علوم پر دیا جاتا ہے تاکہ لوگ ذاتی طور پر باشور ہوں اور  
ان کے الگ ادارے کو پختخت کر سکیں۔

پاکستان میں اس وقت متعلق علم انتہائی کمپرسی کی حالت میں ہیں اور یہی وجہ ہے کہ  
ہمارے ہوتے ہوئے مسائل کی بنیادوں کو نہ تو ہم سمجھ سکتے ہیں اور نہ یہی ان کا کوئی حل  
ذہنوں سکتے ہیں۔ ہمارا معاشرہ اس وقت جن متعلق مسائل سے دوچار ہے، ان مسائل کے  
حل کا شعور متعلق علم اور خصوصیت سے تاریخ میں موجود ہے۔ اس لئے اگر ہماری تاریخ  
کو جدید خلطوں پر لکھا جائے تو ہم بہت سے مسائل اور ان کی بنیادوں کی نشان دہی کر سکتے ہیں  
اور کسی مسئلہ کا حل اسی وقت ممکن ہے کہ جب اس کو پوری طرح سے سمجھا جائے۔ یہ  
ضھلکن معاشرہ کو باشور بدلنے کی طرف ایک قدم ہیں۔

روں اور مشرقی بورپ میں جو تبدیلیاں آری ہیں ان کے رد عمل کے طور پر مغرب  
کے دانشوروں نے اس بات کا اعلان کر دیا کہ یہ تبدیلیاں جسوسیت "میری ایم اور سریم"

داروں ایس وظاہر رہی ہے اور اس ازم جو یہ نظام کی بیت سے اگر اغاپی و اعلیٰ کوچکا اور اب اس میں مغلی روایات اور نظام سے مقابلہ کرنے کی سکت نہیں رہی۔ اس کا ایک مطلب یہ ہوا کہ اب دنیا سے تاریخ کا خاتم ہو گیا۔ کیونکہ تاریخی محل تسلیم کے نتیجے میں چاری رہتا ہے، اور اس کی نشووناکش میکس سے ہوتی ہے اور اب جب کہ یہ میکس اور تسلیم کی ختم ہو گیا تو تاریخ کے پاس محفوظ کرنے کے لئے بھی کچھ بقیٰ نہیں چلا۔

مغلی نظریہ سے شاید اس میں کچھ سچائی ہو کیونکہ انہوں نے فو آیڈیاٹ کے دوران اور بعد میں اپنے جسموری سکولر اداروں کو جس طرح سے مضبوط بنایا رہا پر استھوار کیا ہے اور ایک ویلفیر ریاست کے قیام کے بعد عام آدمی کی زندگی میں جو سوچیں ملیاں ہیں۔ اس کے بعد شاید ان کے معاشرہ میں طبقائی چدو ہند یا الانلن حقوق کی جگہ کی زیادہ ضرورت نہ رہی ہو، مگر مسئلہ ایشیا، افریقا اور لاطینی ممالک کا ہے کہ جو فو آیڈیاٹی نظام کے بعد بھی مغلی اچیزیں ازم کی گرفت میں جگزی ہوئی ہیں اور خدا ان ملکوں میں طبقائی تفہیم نے جو مراعاتی طبقہ پیدا کئے ہیں وہ عوام کو مسئلہ لوت کھوٹ رہے ہیں اس لئے ہمارے ملکوں میں تسلیم اور میکس کا خاتم نہیں ہوا۔ ہمارے پاس قوت جسمونیت ہے نہ اپنی ازم نہ سکو کہ اور اس کا عمل وہیں تو رکھ سکتا ہے مگر ہمارے ملکوں میں تو یہ عمل ابھی شروع ہونا ہے اور تاریخ کو بست کچھ محفوظ کرنا ہے۔

کیونکہ سو شلخت ملکوں کی حالت تبدیلیوں نے محروم بیس ماندہ اور غریب ملکوں کو بست کچھ سیکھنے کے موقع دیئے ہیں سب سے اول سبق تو یہ ہے کہ انقلاب یا تبدیلی کے لئے ملک سے باہر دیکھنے کی ضرورت نہیں بلکہ یہ تبدیلی اندر سے لانے کی ضرورت ہے۔ ایک عرصہ تک ان ملکوں کی سو شلخت یا یکونٹ پارٹیاں روس کی جانب دیکھتی رہیں اور وہاں ہو تبدیلیاں آئیں ان کی حملہت کرتی رہیں اس سلسلہ میں انہوں نے اپنے ملک اور عوام کے مغلوات سے زیادہ روی کے مغلوات کا وقوع کیا اور اس کا نتیجہ کیا ہوا؟ یہ پارٹیاں اپنے

عوام سے کہتی تھیں اور ان کی خواہش بس یہ تھیں کہ انہیں روس مجھ اور جائز پارٹی  
حلیم کرے۔

یہ صورت حال ابھی بدلتی نہیں ہے، آج بھی یہ پارٹیاں اسی شدود سے گاسٹ اور  
جیزرا بیجا کی حیثت کر رہی ہیں کہ یہ اشان کی پالپیسوں کی کرتی رہی ہیں۔ گورنر چاف  
کے آئے کے بعد ان پر یہ راز کھلا کر سو شل ازم میں تبدیلی کی ضرورت تھی جب بھی کسی  
بھی معاشرہ میں کسی بھی نظریہ کو اس کی غیر ملکی بنیادوں پر حلیم کیا جائے گا تو اس کے نتیجے  
میں سوائے ذاتی غلائی کے اور کچھ نہ ہو گا۔— روس کے دانشوروں نے ہمارے ٹک کے  
دانشوروں کو یہاں حادث سے اس لئے دکھا کر ہم نے ان کی طرف سے راہنمائی کی  
غرض سے رکھا۔ ایسا بھی نہیں ہوا کہ انہوں نے ہمارے مخلافات کے تحت اپنی پالپیسوں  
اور نظریات کو تبدیلی کیا ہو اور آج جب انہوں نے اپنی ضروریات اور اپنے مخلافات کے  
تحت اپنا نظام پر لاثری کر رہا ہے تو ان کے سامنے فریب ٹکوں کے مخلافات نہیں۔  
ہمیں تاریخی حقائق سے یہ سیکھ لیتا چاہئے کہ جب بھی روس یا چین کے راستی مخلافات کو  
ضرورت ہوئی انہوں نے ایشیا اور افریقہ اور لامپی امریکہ کے عوام کی پرواد نہیں کی خود  
ہمارے ٹک میں چین نے ہر حکومت کا ساتھ دا چاہے وہ آمران ہو یا بورڑو ایسوں ہست اور  
بھی ہوائی چرخکوں کی حملہت نہیں کی۔

اس لئے پاکستان کے دانشوروں کے لئے ایک سخت مرحلہ درجیں ہے کہ اپنی  
اس ٹک کی جزوں سے اپنے نظریات و افکار تکمیل دینے ہیں اور ایک اپنے قائم کاغذ  
پیش کرنا ہے کہ جس کا قطع غیر ملکی نظریات سے نہ ہو اور جس میں اس ٹک کے عوام کو  
ان کی بنیادی ضروریات و حقوق مل سکیں۔ اس مقصد کے لئے ہمیں اپنی تاریخ، ثقافت، اور  
روایات سے استفادہ کی ضرورت ہے، اسے سمجھنے کی ضرورت ہے اور ہم ٹک کہ ہمیں  
اپنی اصطلاحات کی ضرورت ہے کہ جو عام لوگ سمجھ سکیں اور جن کے ذریعہ اپنیں متحرک  
کیا جائے۔

کوئی نکھل جیسے ٹکوں کے لئے حالات تیزی سے خراب ہوتے جا رہے ہیں روس اور

سلطانِ ملک مغرب کے سرپریز دارالعلوم میں سال بولے کی پیاری کر رہے ہیں اور ان کے دانشور ہم غریب طکون کو یہ مخوردے رہے ہیں کہ ہم سرپریز داری "امیریل ازم" اور مغلیں بھیل کپنیوں کو اپنے لئے یہ کت سمجھتے ہوئے قبول کر لیں۔ یہ اس کی توجیہی اسیں کہ روس اور مغرب اب دونوں مل کر ہمارا اتحاد کرنا چاہیے ہوں۔ اور اگر ایسا ہے تو ہمیں ایک طویل جدوجہد کے لئے تیار ہوئے کی ضرورت ہے اور اگر ایسا نہیں ہے تو بھی یہ حقیقت ہے کہ مغلیں اور امریکی امیریل ازم اب بغیر کسی پیشگی کے رد جائے گا اور پھر اس کا مکمل خطرہ ہے کہ وہ ہمارا اتحاد اور ظالمانہ طریقے پر کرے گا۔ اب اس حقیقت کو تسلیم کر لینا چاہیے کہ روس یا اس کے ہمیلے ملک ہمارے پیشہ کے لئے نہیں آئیں گے ہمیں اپنادفع خود سے کرتا ہے اپنے ذرائع کی بنیاد پر اور اپنے نظریات کے زور پر اور اگر اس میں ہم کمزور ہیں تو ہمارا مستقبل ہذا تحریک اور بھیاک نظر آتا ہے۔

ڈاکٹر مبارک علی

لاہور ۲۰ ستمبر ۱۹۴۵ء

حد اول

## تاریخ کے بدلتے ہوئے نظریات

انسان کا اپنی برا جیبہ اور ٹھنڈک ہے۔ اس میں واقعات کا انبار ہے انسان کی سرگرمیوں اور جدوجہد کی ذریعی تحریکات ہیں، تو مولوں کے عروج و نوال ہیں، تنبیہوں کی زندگی اور سوت کی داستائیں ہیں، دیوبھائی فتحیتوں سے لے کر مغلوں سیاستدانوں اور سانسدانوں کے افکار و نظریات ہیں، جب تاریخ ان تکھرے ہوئے، منظر اور پہلے ہوئے واقعات کو سمجھتا ہے، اور ان کو ترتیب دے کر تاریخ کی تکمیل کرتا ہے تو اس وقت واقعات کی ترتیب تاریخ کے مضمون کو پیدا کرتی ہے، اور تاریخ کے اس مضمون کو تکھنے کے لئے خلاف نقطہ ہائے نظر پیدا ہوتے ہیں۔ اس اختلاف کا پیدا ہونا اس لئے ضروری ہوتا ہے کہ تاریخ کے عمل اور اس کی رفتار میں یکساں نہیں بلکہ اختلافات ہیں۔ اور اس لئے تاریخ کو مختلف اور جد اگھر انداز زادیوں سے دیکھا گیا ہے۔

کچھ مفکرین تاریخ اور اس میں ہونے والے واقعات کو علاوه ای یا اضافی قرار دیتے ہیں اور اس لئے تاریخ میں کسی بھی مضمون کے ھکل نہیں ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ تاریخ میں ہونے والے واقعات رونما ہوئے ہیں یہ واقعات ایک دوسرے سے لا تعلق نظر آتے ہیں، ان میں کوئی ربط اور تسلیل نہیں ہے بلکہ ہر واقعہ اپنی جگہ ایک جد اگھر جیشیت رکھتا ہے۔ ان واقعات میں جگلوں کا شور و غل ہے، سازشوں کے تائبے ہیں، سد اور تاریخوں کا گور کہ دھندا ہے، اور یہ شکار ہموں کی بھیجیں گیں۔ اس لئے ان سب سے کچھ سمجھا نہیں جا سکتا ہے۔ تاریخ ایک ہے سچی چیز ہے، واقعات ہوتے ہیں اور ہوتے رہیں گے۔ انسان کو ان پر کوئی قدرت نہیں اور نہ ان کے مطالعہ سے وہ کوئی سبق ماضی کر سکتا ہے۔

اس لحاظ سے تاریخ ایک ہے سچی اور ہے کار مضمون ہے،

لیکن تاریخ کے اس میوانہ نقطہ نظر کے بر عکس مفکرین نے تاریخ کو کسی زادیوں اور جتوں کے ذریعہ لکھا ہے، اور اس میں ہونے والے واقعات کے ذریعہ اس سے مضمون پیدا کیا ہے، ان کے طبق واقعات خود تقدیم نہیں ہوتے بلکہ ان کی تہ میں انسان زہن کا

لہا اہم ہے اس لے والوں اور بیویوں کا جو اپنے اُن سے اہم اور اعلیٰ خواہشات اور  
محرومیوں کی نشان دہی ہوتی ہے، اور اندازہ ہوتا ہے کہ کس طرح ایک واقعہ درجہ سرے واقعہ  
سے زیبگر کی کمزیوں کی طرح ملا ہوا ہے، کوئی واقعہ اپنی بھگت محرومیں بلکہ اس کے پس مخفی  
میں بستے ہو ایں ہیں، ایک سورخ کا کام یہ ہے کہ واقعہ کے عوامل کو بچے  
اور ان کے حلول کا باہمیت لے۔

اس لئے کچھ سورخ و سچ دعوییوں تاریخی سرہنی سے صرف سیاسی واقعہ کو جن کر  
ان کی بنیاد پر تاریخی عمل کو بھینٹ کر کرتے ہیں۔ ان کے تزویک تاریخ میں شاہزادوں  
حکمران خانہ اتوں اور طیقون نے اہم کردار ادا کی ہے۔ اس لئے ان کی تاریخ کا مرکز بلوشہ کی  
زات، دربار، قوانین، حقیقیں اور انتظام سلطنت ہے تماہی ہے۔ یہ ایک خاکہ ہا کر کہ جس میں  
ان کی طبقاتی سچ کا فرمایا ہوتی ہے۔ بلوشہوں اور حکمرانوں کو جو نسبتی ہیں کہ ان میں کون  
اچھا تھا اور کون بد؟ ان کے مبنے ہوئے قوانین اور انتظام سلطنت سے قائم ہے اور  
نشسلت ہے یہ صرف سیاسی واقعہ کو تاریخی عمل میں تبدیلی کی وجہ قرار دیتے ہیں اور  
محشرے میں ہونے والے دوسرے تمام واقعہات اور عمل کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔  
ایک دوسرے فقط، نظر میں تاریخ کو حضراں اپنی حالات کے تحت دیکھا جاتا ہے

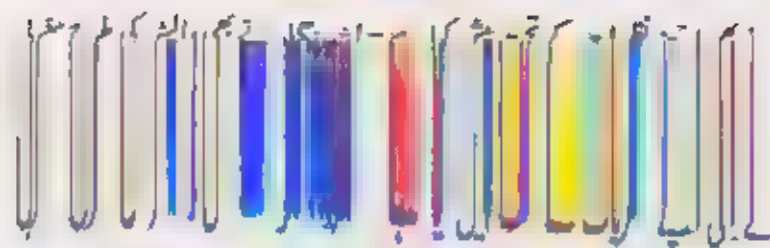
اور اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ آب و ہوا اور حضراں اپنی علیبیت تاریخ کی قیمت و تکمیل میں  
حدیقتے ہیں اور قوموں کی علیحدہ علاوات و خصوصیات پیدا کر کے ان میں ایک خاص حجم ہے  
کردار پیدا آرتے ہیں۔ اس لئے ہر علاقے کے لوگ اپنی علاوات و خصیکی کی وجہ سے پہچانتے  
ہاتے ہیں۔ ہر قوم اپنی حضراں اپنی خصوصیات کے تحت سیاسی و ثقافتی روایات و ادارے  
تکمیل کرتی ہے اور ان کا پرانا عمل اور ان کے رجھات ان کے علاقوں کی آب و ہوا پر  
ہوتے ہیں۔

فراہم نے تاریخ کا ہو نظر پیش کیا اس کے مطابق انسانی تاریخ اور سماج کے ادارے  
ہمارے لاشمور میں جو تضادات ہیں ان کو ربانی کے بعد وہدوں میں آتے ہیں۔ تمذبیب اس  
وقت وجد میں آتی ہے جب ہم اپنی جنسی خواہشات اور شهوت کو "جوہاری لاشمور میں ہے"

اسے دیکھیں۔ کیونکہ لا محمد و شوانی جذباتِ قتل و غارت گری، غیر اخلاقی بھی تعلقات اور تندوں کی طرف لے جاتے ہیں اور ایسے معاشرے کوئی تندب پیدا کرنے کے قابل نہیں ہوتے۔ جب انہیں ان جذبات پر ٹھوپتا ہے تو اس وقت وہ اپنی توہینیوں کو تخلیقی کاموں کی طرف لگاتا ہے اور تندب کی تکمیل میں حصہ لیتا ہے، انہیں ان خواہشات کو کس حد تک دیتا ہے۔ کتنی تختی سے دیتا ہے اور اس کے لئے کس طریقوں کو اختیار کرتا ہے اس سے تندب و تعلقات کا معیار مقرر ہوتا ہے اور اس سے آرت کی شخصی وجود میں آتی ہیں۔

تاریخ کو کچھ مفکرین نے فلسفیات طور پر جانچا اور پرکھا، اس حصن میں ان کی یہ کوشش تھی کہ تاریخ کو ایک اعلیٰ وارث معموم رکھا جائے۔ اس لئے انہوں نے تاریخ کو درج یہ مفہومیں دیکھنے کی کوشش کی، اور انسانی تندبیوں کا وسعت نظر سے مطلع کیا اس نظر نظر سے ہر تندب کا ایک ساتھ اور ڈھانچہ ہوتا ہے، ہر تندب ایک زندہ چیز ہے اور وہ مختلف مرطبوں سے گذرتی ہے۔ والیز نے تاریخ عمل کو یہاں کی قرار دیا اور اس کی تحریخ اس طرح کی کہ فطرت نے ہر حقیقت کے لئے قوانینِ مرتب کئے ہیں، مثلاً پرندہ، گھوسلہ یا تاریخ۔ ستارے اپنے محسن را درپڑتے ہیں۔ اسی طرح سے ویسیں تاریخی عمل یہاں کی طور پر جری ہے۔ چونکہ انہیں معاشرے کے لئے بیدا ہوا ہے اس لئے وہ معاشرے کے خالک میں اپنی تکمیل کر سکا ہے جو کہ فطرت نے اس کے لئے طیا ہے۔ جو معاشرہ ایک بار تکملہ ہو جاتا ہے وہ تکمیل کے ہاتھوں نہ البتہ ہر جا ہاتا ہے۔ جسمیں کے نئے صرف ایک صدی ہوتی ہے اس کے بعد اس کا زوال ہو جاتا ہے۔ اس لئے تاریخ میں ترقی و تکمیل کے عمد ہوتے ہیں۔ معاشرہ اس میں اور دور و تعلقات کے درمیان پچک لگاتا رہتا ہے۔ اس نئے والیز یورپ کی تندب کے بارے میں پر امید نہیں ہے، اس کے نظریہ کے مطابق وہ وقت آئے گا کہ جب وحشی لوگ اوپر اکر رہے ہوں گے اور یورپی ریاستی امیزین رقص کی طرف لوٹ پچے ہوں گے۔

تاریخ میں توموں اور تندبیوں کی اس گروہیں نوہین خلدون، اسیستکلر اور نائیں



تندب کو نہ الپیر کا ہے اور یہ بھیں گول کی ہے کہ ۲۳ صدی میں مخلی تندب مر جائے گی اور اس کی جگہ ملکی (روی) یا جنی تندب لے سے گی۔

خوبی نظر و نظر سے چونکہ کائنات کے پیدا کرنے اور چلانے والا خدا یاد ہے۔ اس لئے تاریخی عمل اس کی رضاخی و خواہش کے مطابق چلتا ہے۔ ان کے رویک پوری تاریخ خیر و شر کی تاریخ ہے۔ کہ جس میں بالآخر خیر اور نیک کی ہوتی ہے۔ ان میں سے ایک جتنا ان مذہبی و وجودی مفکرین کا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگرچہ خدا انسان تاریخی تکمیل میں دشمنیں رکھتا ہے مگر انسان اور خدا کے درمیان ہو قلع ہے وہ تاریخ کی تکمیل میں مدد رکھتا ہے۔

کی ٹھوپیتیں تاریخ ساز ہوتی ہیں؟ اس نظر و نظر کے حالی کہتے ہیں کہ محدث کو ہذا، افسوس تبدیل کرنا وقت کی رفتار تجربہ کرنا، تاریخ میں یہ سب کام ٹھوپیتیں کرتے ہیں۔ عام انسان بھن مقلد ہتا ہے۔ اس میں سچے، غلط کرنے اور عمل کی صلاحیت نہیں ہوتی۔ اگر ٹھوپیتیں نہ ہوس تو معاشرہ ایک جگہ مجہد ہو کر رہ جاتا ہے۔ ایک خلاطے سے یہ ٹھوپیتیں خدا کی نمائیدہ ہیں کہ ہواں کائنات کو چلاتی ہیں۔

ٹھوپیتیں کے پس و پہا ایک دوسرے نظر و نظر سے تاریخ کی تکمیل میں مددیں افراہ حص لیتی ہیں۔ جن افراہ میں بے پنهان صلاحیتیں اور قوانینیں ہیں انہوں۔ طوم و خون میں ایجاد کر کے ترقی کی تاریخ میں یہ پسندیدہ اور عظیم افراہ یوں اور یہ سووی ہیں جو کہ اپنے کارہوں کو پڑھا چھا کر چیز کرتے ہیں اور تاریخ عالم میں صرف اپنے کروڑ کو ابھرتے ہیں۔

تاریخ اور انسان فطرت کے قلع اور رشتہ پر زور دیتے ہوئے یہ دلکشی کے انقلاب نظرت تاریخ کو بناتی ہے۔ کیونکہ واقعات کی تہذیب انسان کی ضروریات اور اس کے جذبات ہوتے ہیں کہ جو انسان کو مل پر بحث کرتے ہیں۔ ان ہی کی وجہ سے انسان پری تقدیر بناتا ہے۔ میکھل نے انسان کی نظرت کے بارے میں کہ کہ وہ زیادی طور پر برائی کی طرف

ماں ہے۔ انسان صرف اس وقت بیگل کرتا ہے کہ جب اس کی ضرورت اوتی ہے۔ فطرت نسل حجک 'لایخ' اور طاقت کے سنتے باشیں ہوتی ہے، اس کے نزدیک چونکہ انسان نظرت بیش یک جسمی رہتی ہے اس لئے تاریخ کا کام یہ ہے کہ اس کے دریجہ تاریخ کو سمجھنے کی کوشش کرے۔

یہ کوئی خصوصیت یہ ہے کہ اس نے تاریخ کو ایک یکوار نظمہ و نظر دیا۔ اس نے کہا۔ نہ کے دھوا اور اس کی مرگ بھی کو عملی حقائق کی روشنی میں جاپنگا اور پر کنا چاہئے۔ کہ مذہبی و اخلاقی اندر کے پیونے میں۔ اس نے تاریخ کو ذہب اور احلاق سے ترک کر دیا۔ اور اس کے سنتے یکوار اور سائنسی غیرہوں فراہم کیں۔ حق میکن میکافی نے پہلا کار انسان کیا ہے؟ بجا ہے اس کے کے اسے کیا ہوا ہاچا ہے۔

و کسی نظر و نظر سے تاریخی میں ذرائع پیدا اور پیداواری تعلقات اور طبقاتی کثر مکس اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ جب اس نظر و نظر سے تاریخ کا مطالعہ کیا گیا تو اس نے تاریخی مفہوم کو، یک قبیلہ جدت دی۔ اس نظر و نظر کے تحت یہ دیکھ پا سکتا ہے کہ ظفرات و انکاری تخلیق میں کس طبقاتی صفات لَا کردار ہوتا ہے۔ ظلف خرچیں کن حادثت کے تحت پیدا ہوئیں<sup>۱۰</sup> اور ان کا فائدہ کن کو ہوا ۴۱ رہان خلائق میں کون سے قبیلہ من بن رہے تھے؟ اور مذہبی و مذہبی اور اسرائیلی کی ثقافت کن عاصر سے تخلیق پر ہی تھی؟ اس کی مدد سے مو شود کی سیوی و سماقی تاریخ کو سمجھنے اور اس کا تجویز کرنے میں مدد ملتی ہے۔

<sup>۱۰</sup>۱۹۷۲ء میں فراس میں تاریخ کو سمجھنے کا ایک یقینی نظر ابراہم کر جس میں جغرافیہ، معاشریت، سماجیات، سماجیات اور تاریخ کو ہم ہنگ کیا جائے اور اس وسیع تراکم میں انسان و معاشروں کے ہر پہلو کا تکمیل جائزہ لیا جائے۔ اس نظر و نظر میں اس بات ہے کہ دریا گیا کہ انسان اور اس کے طبیعتی ماخوس میں جو رشتہ اور تعلق ہے اسے اسکا کیا جائے اور اس سکھنندہ نظر کے ایک ترجیل لو سکیں فہرست نے کہ کہ میں ایک الگی تاریخ کی ضرورت ہے کہ جس میں سوہنی و ہر قبیلہ کی خشبوتوں، جس میں دسالہ ہو اور لعل کائنات کی محنت ہو تاریخ کے اس نظر یہ نظر کے ستر کے بجائے رسمات اور منتخب لوگوں کے بجائے عموم کو تاریخ کا مرکز ہمارا۔

# آئندہ آمدت

چونکہ ایک امر کے اقدار کی بنیادیں حسبوری روایات اور اواروں پر تھیں ہوتیں۔ بلکہ وہ اپنی سیاسی طاقت کو تشدید اور فتحی قوت کی بنیادوں پر قرار رکھتا ہے۔ اس لئے اس کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ اپنے تمام و اتحاد اور خانقان کو چھپائے کہ جن کے ظاہر ہونے سے اس کی حکومت کو خطرہ لاحق ہو۔ اس کا مقصود یہ ہوتا ہے کہ کسی بھی طرح سے اس کی حکومت کی کمزوریاں لوگوں کے سامنے نہ آئیں۔ کیونکہ اس صورت میں مختلفوں کو حوصلہ ہاتھے اور وہ حکومت کے خلاف تحریک شروع کرتے ہیں اس لئے آمر یہ شے لوگوں کو یہ بتاؤتے ہے کہ اس کی حکومت محظی اور محبوب بنیادوں پر قائم ہے اور وہ اس قتل ہے کہ ہر علاقت کو بختنی سے باسکا ہے اس لئے لوگوں کو خلاط اطلاعات فراہم کرنے کے لئے اور انہیں ذہنی طور پر اپنے حق میں ہمارا کرنے کے لئے تاریخ کے مضمون کو خصوصیت سے استغل کیا جاتا ہے۔

تاریخ کے مضمون کو خصوصیت سے ان طقوں میں یوں سائل کا سامنا کرنا پڑتا ہے کہ جمل تھوڑے تھوڑے و تھوڑے کے اندر ایک کے بعد دوسرا آمر ہاتھے کیونکہ جو بھی آمر اقدار میں ہوتا ہے اس کی سب سے بڑی یہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ تاریخ کو اپنے مقاصد کے لئے استغل کرے اس لئے ہر بیان آمر اپنے مدد میں اپنے نکرات کے مطابق تاریخ لکھوائیا ہے اور ہوتا یہ ہے کہ جب ایک آمر مرتا ہے یا اسے ذیر دستی اقدار سے علیحدہ کیا جاتا ہے تو پھر نئی حکومت اس کے عدد کی تمام تاریخ کو ختم کر کے ہر خوب کو ایک تاریخ لکھنے پر مہور کرتی ہے اور اگر یعنی حکومت سیاسی طور پر آمر سے احتفاظ رکھتی ہے تو مورخوں سے کہا جاتا ہے کہ وہ اس کے عدد کی خرایجیں اور کمزوریوں کو اجاگر کریں اس مقصود کے لئے مورخوں کو آزادی ہوتی ہے کہ وہ آمر کے دور کی بد عنوانیوں کے بارے میں کھل کر لکھیں۔ اس طرح سے ہوتا یہ ہے کہ جب کوئی آمر اقدار میں ہوتا ہے تو اسے جلبہ آزادی اور عظیم راحت کے احتساب سے پاد کیا جاتا ہے اور جب وہ مزروں ہو جاتا ہے یہ مزروں

ہے تو یہ کو ہمارے مورخ نہ لام "خون ریز" اور بد معاش کرنے لگتے ہیں۔  
اس کا تجھے یہ لٹا ہے کہ جب تاریخ کو اس طرح سے وقت کے ماتحت بدلا جاتا ہے۔  
حقیقتوں کو صحیح کیا جاتا ہے "اور واقعات کو حکر انہی کی مردمی کے مطابق؛ حلدا جاتا ہے تو تاریخ  
پہنچ سد اقت اور سچالی کو کھو دیتی ہے اور بخشش ایک علم کے اس کی کوئی عزت و وقار بدل  
شمکی رہتا۔

ان ملکوں میں کہ جمل دو رسمیت طویل ہو تو دبیل تو تاریخ اور بھی ریادہ سائل سے  
دو چار ہوتی ہے۔ کیونکہ ایسی صورت میں تاریخ کا صرف ایک ہی مفہوم نظر پر ملایا جاتا ہے  
اور اس بات کی قلعی اجزاء نہیں ہوتی کہ تحقیق کے ذریعہ تاریخ کو دوسرا نظر باۓ  
نظر سے پڑھلو جائے صاحب۔ اقدار کی خواہش کے مطابق تاریخی واقعات و حقائق کو  
تبدیل کر دو جاتا ہے اور اس بات کی کوشش کی جاتی ہے کہ حکومتی کمروں کے کوئی  
نشانات بلیں نہ رہیں۔ لیکن تاریخ میں امریکی حکومت کو بہترین اور نلامی ثابت پہ جائے کہ اس  
سلطہ میں جاری آرڈیل نے لکھا ہے کہ  
"تاریخ یک ایسے مسودے کی ہاند ہے کہ نہیں ضرورت کے مطابق صاف کر کے کافی  
ہو رکھ جا سکتا ہے۔ تاریخ کو مطلق اعلیٰ حکومت کے زبان میں اس کے مفادات کی  
روشنی میں دستیب دیا جاتا ہے"۔

ایک آمراند دور حکومت میں تاریخ بھی بھی مسروضی میں رہ سکتی تھکہ ہر ہادیتے  
امریکی یہود ناپس اور اس کی مردمی کے مطابق تبدیل کی جاتا ہے۔ اور مورخوں پر آزادی نظر  
رکھی جاتی ہے کہ وہ اس کی حکومت کی خلاف کچھ تھکنے نہ پائیں سکتا خروجیں نہ  
مورخوں کے ہادرے میں کھاڑا کر۔

مورخ حضرت اکٹ وُسْ "تی چیز اور یہ ہر چیز کو اٹ پٹ دیتے ہیں۔ اس لئے ان  
 لوگوں کی گمراہی بڑی ضروری ہے۔"

تاریخ پر اپنا کنٹرول قائم کرنے کی غرض سے۔ آمراند دور حکومت میں ایسے تحقیقاتی  
دارے قائم کئے جاتے ہیں کہ جمل مورخوں کو اس ارادتی تربیت دی جائی۔ وہ حکومتی

## لعل نفع ایسا کام کنم - خصوصیت آن کتاب کی ممکن

بہت زیادہ پیچھے لگتی ہے اور احتیاط کے ساتھ ایسا سماں دیا رکھنا چاہئے کہ جس سے طالب علموں کو صرف یہکوی مفظعہ نظر معلوم ہو اور وہ سرسرے حقائق سے وہ بے خبر رہیں۔ پھر حلal کتب میں اس بات کی کوشش کی جاتی ہے کہ تدریجی مضمونات کو ایک فاصلہ مدد نہ کر  
محدود کر دی جائے اور مکمل تدریج کے بجائے صرف اتنی تدریج پڑھائی جائے۔ کہ جو حکومت کے مذکورات کے لئے مفرودی ہو۔

حکومت کے تحقیقی اداروں میں تحقیقی صرف ان موضوعات پر ہوتی ہے کہ جو حکومت کی پیسیوں کو جائز قرار دیں۔ ہمایہ مکالم کی تدریج کو سمجھنے اندراز سے کوچھ تباہ ہے اس سے حکومت کے تحقیقات کو سمجھ ٹہبٹ کیا جائے۔ خصوصیت کے ساتھ اس محمد میں جدید تدریج کو سب سے زیادہ سمجھ کیا جاتا ہے، مگر کہ اس کا عمل برداشت اس است امر ایسا حکومت کے مذکورات سے ہوتا ہے۔

تدریج کو سمجھ کرنے کے کمی طریقے ہوتے ہیں۔ ان میں سے یہک طریقہ کہ جس کی شناس دی جو دریج ترویں سے لکھی ہو، اس کا ہمدرد تدقیق کو یاد اقتضت کو یاد باشک مخراز ایسا تردد جسے یا اخیں بہت سی انقصار کے ساتھ لکھا جائے۔

"تمہت ان سب سے بیادو ہلاکت ورثیل یہ ہے کہ واقعہ کو بجاوید جانے" اس لئے سرکاری دریج تدریج کو تصحیح وقت چالاکی سے ایسے تباہ و اقتضت کو تصحیح کی نہیں چیز کہ جس سے حکومت پر زور ڈالتی ہو، اور یا اس قدر انقصار کے ساتھ یہاں کرتے ہیں۔ اس کا اولیٰ مطلب ہے کہ دلکشی۔ اس کی سب سے اچھی مثال ہمارے میں نگہ دیش کی عین دلکشی ہے، اس کے مورخوں سے اس واقعہ کے پارے میں دو کوئی تحریر ہیں اور دوسری اس الیہ دو پری تفصیل سے لکھا، صرف یہ کہ دریا کے

"نگہ دیش ایک زمانہ ہے ہوئی" اسی سے واقعہ کے امور جو پوری تدریج تحریر ہے، وہ غایب نہیں ہوتی۔ یہی وجہ ہے کہ جب ہماری تدریجوں میں اس واقعہ کی تفصیلات نہیں لکھی گئی، اس سے بہت جلد بخلاء یا اس ساتھ اس سے کوئی سبق بھی حاصل نہیں کیا۔

جیا۔

مطلق اعلان حکومتوں میں تاریخ کے علم کی اس وجہ سے نشوونامیں ہو سکتی کہ  
سے آزادی کے ساتھ و اتفاقات کا تجوید کرنے کی احادث نہیں ہوتی ہے اور ان حکومتوں  
میں کوشش یہ ہوتی ہے کہ انکی دریجی شلوتوں کو جوان کے خلاف ہوں اسکی بالکل مذرا  
جائے۔ اس نے اگر کچھ محدث دیں اور تاریخ کو نئے سے لئے ہی ضرورت پڑیں  
آئے تو مورخوں کے نے تاریخ کو تزیب و میثے میں بروی مٹکلات پیش کی ہیں۔ کیونکہ  
سرکاری وستویریات 'اخبارات' رسالے اور سرکاری رپورٹوں میں صرف سرکاری بمعظمه  
نظر ہوتا ہے اور سترپہ کے ذریعہ تمام تحقیقی اور علمی نظریات کو دیا جو نہ تھے۔ اس  
کی وجہ سے صاحروں کی پوری اور عمل تاریخ تزیب نہیں دی جاسکتی ہے۔

مطلق اعلان حکومتوں میں تاریخ کو اس نقطہ نظر سے پکھا جاتا ہے کہ تاریخ کی  
تکمیل صرف بڑی شخصیتی ہی کرتی ہے۔ اس نے لوگوں کو وہی طور پر اس کے نئے  
تیز کیا جاتا ہے کہ ان کی اپنی عبحدہ سے کوئی حیثیت نہیں اور وہ اس پر اعتماد کریں کہ عظیم  
وں ان کی تقدیر یہ ہیں گے جب ایک مرد لوگ اس ظریحہ کو حسیم کر لیتے ہیں تو وہ سو کا  
اپنا اعتماد ختم ہو جاتا ہے اور وہ عظیم شخصیتوں کے تین اور وقار بردار ہو جاتے ہیں اس طرح امر  
سو شرو میں خود کو عظیم اور سچا ہا کر پیش کرتے ہیں اس بات کی واقع کرتے ہیں کہ لوگ۔۔  
صرف ان کا احترام کریں بلکہ راہنمائی کے نئے اس کی طرف دیکھیں اس مقصد کے نئے  
ہر امر کی شخصیت کی باقاعدہ سے تکمیل دی جاتی ہے اور لوگوں میں اس کی قابلیت فہمت  
اور ابیت کے تھے مشہور کے جاتے ہیں۔ بعض اوقات اس میں مافون الخضرت خوبیں  
پید کر کے لوگوں میں رعب و درد پیدا کیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ ان کا ہدایت نہیں رہ  
جیا تھا۔ اس کی تکمیل یہ کہ رہے ہیں۔

کسی بھی دور تحریک میں انقلاب کی تاریخ لکھنے کی بہت فرمائی میں کی جاتی۔ کیونکہ  
س عمد میں احتلال کے تصور کو ثابت انداز میں نہیں لیا جاتا بلکہ اس کے مثل پسوس پر  
زور دیا جاتا ہے، انقلاب کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس کے ذریعہ سے تاکوئی حکومت کا تند اور

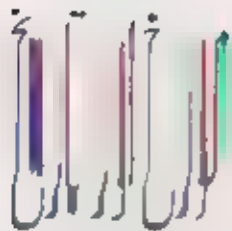
یہ اور علمِ اسلام اور روزیات و اور رسمیاتی المسارب پر یہ یہاں - اس وجہ سے  
انقلاب لوگوں کو انجام نہیں دیتا بلکہ افراطی پہلائی ہے اس طرح سے تاریخ کے دریہ  
محورت میکروں میں برس از م اور دشمن خیال کے انکار و مظہرات کے خلاف تحقیقی جاتی  
ہے خاص طور سے مسلم مکون میں اور کہا جاتا ہے کہ یہ تمام مظہرات مغرب کی سازش  
ہیں کہ جوڑاہب اور شادت کو ختم کرنے کے لئے تیار کئے گئے ہیں اس لئے ان نظریات  
سے دور رہ جائے اور اپنی تجویز کر کے اپنی تقدیم و تحریک کو خراب نہیں کر جائے۔  
اسی طرز سے اس صد میں جو تاریخی شخصی جاتی ہے اسے خدا اور وقاروار کے "عنک  
میں" نکھل جاتا ہے اس لئے جب ایک تمرا پیٹے خالقین کے ظلہ الدامت کرتا ہے تو اسے  
س بیان اور درست کہا جاتا ہے اور ریاست کے خدا رہتے۔ اس کے بر عکس جو لوگ کے  
"مرکی" حدمت اور تھیں اسیں محبت و ملن اور وقار اور حیثیت سے جیش کر جاتا ہے --  
سی عمد میں تاریخیں دھن پتی پر مست زیادہ رودریوں جاتے ہے کیونکہ جب یہ خذبات  
لوگوں میں پیدا ہو جائیں تو ہب لوگوں سے مسلسل قربانیوں کے لئے کہ جا سکتا ہے اور جب  
وہ ملن کے جدہت میں شدت میں لوگوں کو مجبوڑا ہے تو اپنی مصیتوں انکلیفوں اور  
ذخیر کو بھوس جائے اور مرکی محل کر حیات کریں کیونکہ اسی کی واحد فحیضت اس  
طرح ابھر کر آتی ہے کہ جو ان کی حکایت کر سکتی ہے۔

پاکستان میں حصہ قائم کا یہی نظام رہا اس میں تاریخ کا مضمون بڑی طرح سے متاثر ہوا۔  
اوں تو زرع کو نظری پاکستان کی تحریک کا سامنا کرنا پڑا اور خصلہ کتب کو اس نظری کے تحت  
تیر کی گیا۔ اس وجہ سے تاریخ میں احتلالی نظریاء نظر کو بالکل بروہشت تحسیں کیا گیا۔ اور  
دوسرے فوتابوری نقاش کے عمد کے جو کوہ زر تھے اسیں تبدیل آرنسے کی ضرورت محسوس  
نہیں کی گئی اور تاریخ کے مضمون میں ہب تبدیلیاں آئیں یا ہوتی تحقیقات ہوئی جیسے ان  
سے کوئی فائدہ میں خیاگیا اور کسی تحقیق کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئی اگرچہ ۱۹۴۷ء کی  
حالی میں مرزا ہی خود حکومت نے تاریخ و فقایت کی تحقیق کے لئے اسلام آباد میں ایک ادارہ  
قام کیے۔ مگر اس میں نہ قائم تحقیق ہوئی اور نہ یہ تاریخ کا کوئی نیا مخطوطہ نظر پیدا ہوا۔ جب

کہ ہر اب بھی ہندستان کی تاریخ کو ہندو مسلم کش مکن کے ٹھنگ میں بیان کر رہے ہیں وہ اس بات پر زور دے رہے ہیں کہ پاکستان کی تحقیق ایک نظریہ کی بنیاد پر ہوئی تھی، اس نفعنہ نظریہ بنیاد پر آراؤں کو یہ شاید ہو ممکن تھا رہے ہے کہ وہ تاریخ جسموری اور سکولر تحریکوں کو فیر اسلامی اور فیر نظریاتی کہ کر کچھے رہیں۔

موجودہ صورت حال میں پاکستان میں تاریخ کا مضمون احتلائی کس پھری کے عالم میں ہے اور اس بات کی کوئی کوشش نہیں کی گئی کہ اسے آمرانہ دور کے ماوس سے یا نظریاتی و نجیروں سے "زاد کرایا جائے۔ اس نے ہمارے ملکے میں چاہے جسمونتہ" یا "امرت" اس میں نظریاتی بند من اس قدر مطبوع ہیں کہ ان سے نہ تو "زاد" نہ "زاد" تی ہے اور نہ یہ ہمارے "سرے افکار و نظریات" اور اس صورت میں کسی روشن خیال اور انقلاب نفعنہ نظری تحقیق ناہلک ہے۔

اس وقت پاکستان میں تاریخ کا مضمون اپنی دلکشی اور اہمیت کو بالکل کھو چکا ہے۔ پاکستان کے تھیں اور اوں میں تربیت شدہ موجود نایبیوں اور بچکے ہیں اور اگر ایسی صورت حال چردی رہی تو یہ چیز کرنے والے آراؤں کے لئے بھی مشکل ہو گا کہ وہ کسی موجود کو پسکیں کر جو اس کی بنیان کرے۔ یہاں میں ذاتی طور پر سمجھتا ہوں کہ شاید یہ اچھی ہو کیونکہ سچ شدہ تاریخ نکھنے سے تو بہتر ہے کہ تاریخ سرے سے نکھی ہی نہ جائے۔



تدریجی تخلیق کے لئے مواد کا سب سے پہلا کام مواد تبع کرنا ہوتا ہے । ایک مواد خود  
سندھان میں واقع یک ہے کہ سانس دان کے پاس تجویز کے لئے تمام مواد ہوتا ہے مگر  
مواد خود کو ماہشی تخلیق کے لئے اور پر اس سے تجویز کے لئے پہلے مواد کی ضرورت ہوتی  
ہے مادر کنٹارنے کے بعد مواد خود کو تدریجی تخلیق کے لئے تمیز جزوں کی ضرورت ہوتی ہے ۔

( ) واقعات اور رایت کرنا (۲) اس کی تفصیل لکھنا (۳) اور ان کا تجویز کرنا ۔  
واقعات کو رایت کرنے کا مطلب یہ ہے کہ ماہشی میں جو کچھ ہوا ہے یہ ترتیبی کی  
حالت میں تے واقعات کا کوئی تسلیم اور بہ نظر نہیں ہے ۔ اب مواد کا کام یہ ہوتا ہے کہ  
اول وہ نے واقعات کے سمجھ ہونے کا تھیں کرے ۔ پھر اسیں ترتیب کے مطابق مندرجہ اور بیان  
کرے ۔ تدریج تو اس طرح سے ترتیب دینے سے واقعات کی ایمت کا ہو جاتا ہے ایک بچہ دیکھ  
چکا ہے ایک واقعہ مذہب خواجہ نہیں ہے، عین جن جو واقعات کو خدا کر ان کی ایک زنجیر بنا لی  
جئے تو سن سے نہ صرف تسلیم پیدا ہوتا ہے بلکہ ایک سوم بھی پیدا ہوتا ہے اور اسی  
ضفوم تدریج کو معنیت اور اثاثت رہتا ہے ۔

اس کے بعد واقعات کی تفصیل انتہائی ضروری ہوتی ہے کہ واقعہ کا پس مظاہر کیتھا ہے ۔  
ان میں شریک کارکوں کو نہ تھے اور واقعہ کے بعد اس کے بعد اس کے اڑات کیا ہوئے ہیں یہ  
تصحیلات اور واقعہ کے بڑیہ کا جائزہ اُندر بھی عمل کو کچھ میں مدد رہتا ہے ۔ اگر واقعہ کی  
تصحیلات معلوم نہ ہوں تو انہیں اس کا تجویز کی جا سکاتے اور نہ مدد شریک اس کے اڑات کو  
سمجھا جا سکاتے ہے ۔

روایت اور تصحیلات کے بعد مواد خود ہوتا ہے کہ واقعہ کا تجویز کی جائے اور یہ  
روایت اخیرے چیزوں کے واقعہ کیلئے درج کیے ہوں ۱۰ اس کے نیا نئے لگئے ۱۰ اور اس سے  
تمامی عمل کس حد تک مدد رہا ۔

نریں لیں مسے تاریخ میکی کے نیادی اصول بنتے ہوئے لکھا ہے کہ سورخ کا کام ہے  
کہ ماسی شہادت کی نیادوں پر حقائق کو دریافت کرے۔ پھر بھیلاتی نیادوں پر واقعات  
ن تعلیل اور تفسیر کرے اور آخر میں اپنی نیادوں پر واقعات کو بیان کرے۔

تاریخ میں واقعات کا ایک اٹڑہ کام ہوتا ہے۔ ایک قدری دندگی سے لے کر اجتماعی  
طور پر قومی رہنمی میں، جو ان تے ہیں، خلافات ہوتے ہیں، اور ان سب کے اڑات  
سے زندگی کا عمل جاری رہتا ہے۔ اب سورخ کا کام یہ ہو آتا ہے کہ ان واقعات میں سے ان  
واقعات کو چھوٹا ہے کہ جس سے معاشروں میں تبدیلی آئی یہ حضور نے تاریخی میں کو متاثر کیا،  
ان واقعات کو پھر وہ ترتیب دے کر اس بات کی کوشش کرتا ہے کہ اس کی تہہ تک صدی۔  
صرف اس کے بیان پر الکھنیں نہ رہے۔ بلکہ ان کی حقیقت کو بھی دریافت کرے۔  
حقیقت کو دریافت کرنے میں سے منظم انسدادال کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور یہ سچھا ہے  
ہے کہ کوئی سایبان کیوں اور کیسے ملا ہے؟ کون یہ شہادت کرنا ہے؟ اور کسی دلیل پر کیوں  
کر مزاح کر ج سکتا ہے؟ ضروری ہے کہ سورخ واقعات کو اس طرح بیان رہے کہ  
ہمادش پیدا ہو، اور قاری کا ذہن سوچنے پر مجبوڑ ہو جائے۔

سورخ کو تاریخ لکھنے کے لئے نیادی مانندوں پر بھروسہ کرنا ہوتا ہے، ان نیادی مانندوں  
میں دستوریات، فلسفی و سرکاری لفظات، اخبارات، رسائل، ڈائریکٹ، خطوط، خوفنوشت  
سوانح حیات، اور معاصر کی تاریخیں ہوتی ہیں۔ اس کے علاوہ آنحضرت قریب کی دریافت کے  
وقت وہ تمام اشیاء جو انسان دریافت کرتا ہے وہ، اس کی رہنمگی اور اجتماعی طور پر معاشرے کی  
عکای کرتی ہیں۔ ان میں مکان، شاہراہیں، تلقی، بندوں، مساجد، محلات، کتبخانے، ہائی  
زیورات، فرنچیز، تھلویں، نیشنی، اور سیکے شاہل ہیں۔

ان نیادی مانندوں میں معاصر تاریخوں اور دستوریات کی بڑی اہمیت ہوتی ہے  
کیونکہ انہیں کی شہادت پر سورخ ہاشمی کی تفصیل کرتا ہے۔ ضروری یہ ہوتا ہے کہ سورخ  
ان شہادتوں کو من و عن تسلیم نہیں کرے۔ بلکہ ان کی صداقت کو چیلنج کر کے انہیں  
چاہئے اپنے، درجہ بی کرے۔ پھر واقعات کے تسلیم سے امداد ہو گلتے کہ ان کے بیان

میں کتابوں صفحے اور کتاب خدا ہے۔ ان کے تھب اور بندہ باندہ کو دیکھے اور سمجھے

کرے کہ انہوں نے وفات کو اس اندازے سے لکھا ہے اور حقیقت میں اس کے کی  
حقیقت نہیں۔

کسی بیوای مخذل اور دستوریز کے اصلی اور جعلی ہوئے کا قصین ضروری ہے اسکے لئے  
یہ دیکھنا چاہئے کہ سودو، جس کلخنا یا کھل پر لکھا ہے اس کا تھب کس عدہ اور زمانہ سے ہے۔  
لکھاںی کاموڑ، قلم، سیاہی اور کتبت کو دیکھئے اگر اس پر سرہ بے تو وہ کس حتم کی ہے۔ اگر ان  
میں وگوں کے نام ہیں تو ان کے بارے میں معلومات اکھھی کرنا یہ دیکھنا کہ سودہ اور تاریخ کو  
کس طرز سے لکھا ہے۔ اگر کوئی فرمائے تو اس کی ابتداء اور آخر کو دیکھنے کی وجہ فرمائی  
کی خالص رہاں ہوتی تھی جو استعمال کی جاتی تھی اور اس کے روایتی طبیوں سے فرمائی کی  
جیشیت کا اندازہ ہو سکتے ہے۔ ان فی اصطلاحوں کی طرف توجہ رہنا ہر استعمال ہوئی ہیں،  
کیونکہ اصطلاحوں کا تعلق بیجاوات سے ہوتا ہے اور اس کا استعمال اسی وقت ہو گا جب کہ  
ایجادوں معاشرہ میں رائج ہوں گی "ذیبان" مخاورے اور مردوں اخوات کے زریعہ بھی عدہ کا  
قصین کی جا سکتا ہے کیونکہ زیب وفت کے ساتھ مدنی رہتی ہے اور اس میں نئے مخاورے  
تھے رہتے ہیں اور پرانے مخاوروں کے نئے حقیقتی رہتے رہتے ہیں۔ دستوریز اور سودوں  
میں کتبت کی خلطیوں کی جائی ڈکھل کرنا۔ کیونکہ سودوں کو نقل کرتے ہوئے عام طور سے  
کاتب خلیل رہتے تھے اور بعض اوقات اپنی جاہ سے حملہ گناہ اور یہ صافی ہوتے تھے۔  
کسی سودہ کی اصیت اور اس کے صحیح عدہ کا قصین اب کارن ڈینگ اور دوسرا کیاں  
جو بیوں کے ذریعہ کیا جا سکتا ہے۔

اگر مورخ بیوی ماخذوں کے تریخ استعمال کرے تو اس میں بھی احتیاط لگی  
ضرورت ہے کیونکہ اکثر ترجیح میں خلیل ہو جاتی ہیں۔ اور اس سے بلت کا پورا پورا  
غموم بدی جاتا ہے اس کی مثال بر صیر کی تاریخ ہے کہ جس کے اکثر غاری ماخذوں کے  
محیری میں تریخ ہے ان ترجیوں میں جو خلیل ہو گئی۔ وہ تھے چل کر بر صیر  
ہندوستان کی تاریخ کا حصہ بن کر رہ گئیں۔ اس نے مورخ کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس

زبان میں مانند کو دیکھئے اور اس کو استھل کرے۔

بیوی مانندوں کی شدودت حسیم کرتے ہوئے مورخ کے لئے ضروری ہے کہ ان شدودتوں کا مختلف انداز میں تجویز کرے امثلاً اگر بیانات جسم دید ہیں تو یہ دیکھ جائے کہ کیا یہ فوری خود پر قلم بند کئے گئے یا بعد میں لکھے گئے۔ کوئی نکل و اعقات کو اگر کچھ وقت گذرانے کے بعد لکھا جائے تو اس میں جزوی تفصیلات درج ہونے سے روکنی ہیں۔ اور یہ داشت کے کمزور ہونے سے والقہ کو کسی انداز میں لکھا جاسکتا ہے۔

ان بیوی مانندوں کی عدو سے جو تاریخ لکھو جاتی ہے اُوہ ٹانوی مانند کہلاتی ہے مورخ کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ جس موضوع پر کام کر رہا ہے اس کے بارے میں تم بیوی رٹانوی مانندوں کا مطلع کر کے ان سے مواد حاصل کرے اور پھر اپنے نایج اس ہمارے اخذ کرے۔

تاریخ کے خم کو رنہ و رکھنے کے لئے ضروری ہے کہ اسے بار بار لکھا جائے اگر کوئی وقت کے ساتھ ساتھ ہر موضوع پر تی تی معلومات مانستے آتی ہیں تو نئے مسودے دریافت ہوتے ہیں۔ پرانوں کی ملکیتیں نکال جاتی ہیں۔ نئے نظریات اور اتفاقوں اور اتفاق سے والقہ کا تجویز کیا جاتا ہے۔ اس نئے تاریخ کو بار بار لکھنا اس لئے ضروری ہو جاتا ہے کہ اس کے دریں نہ صرف معوبات اور فرسودہ طفظہ نظر کو ختم کیا جاتا ہے اور نئے خیالات، نظریات کی روشنی میں زیاد اور وقت کے تفہوم کے تحت تاریخ کو لکھا جاتا ہے اگر وہ معاشرہ کی ترقی میں حصے لے سکے۔

اکثر تاریخ کے مدد میں یہ سوال کیا جاتا ہے کہ اس کا کیا نامہ ہے؟ کیونکہ ہم یہ دیکھتے ہیں کہ ماہنی کی انداز کو بری طرح سے پہلی کیجا تا ہے پرانی مصطبوں کو درہ رایا جاتا ہے، اس لئے اگر مورخ یہ سمجھتا ہے کہ تاریخ کے کچھ فائدے ہیں تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ تاریخ کو زمانت کے تفہوم کے مطابق لکھے اسی وقت یہ ایک فائدہ مند علم ہو سکتی ہے مثلاً موجودہ زمانہ میں افزادہ ذریعہ ایک اہم مسئلہ ہے۔ تاریخ کے مطالعہ سے اس کا امدادہ ہو سکتا ہے کہ یہ دسی میں کیسی اور کیسے پیدا ہوا، ۱۳۰۱ء اسے کیس کر دیا، یا ۱۴۷۸ء پا ڈالنے کے

ذریعہ ہم یہ بھی سمجھ سکتے ہیں کہ وہ نیکی آماد حکومتوں کا کیا ہے؟ کیونکہ قائم آمد نہ ممکن

حکومتوں میں معاشرے کے مسائل اور بزرگوں کو جذبائی طور پر پیش کی جاتی ہے۔ اور وہ گوں کی توجہ ہنا کہ ان میں چیزیں ہوتے تھیں کہ ابھارا جاتا ہے۔ اس مسائل اور بزرگوں کا ذمہ دار تھیں کو فھرایا جاتا ہے۔ سابق حکومتوں کو موردا الزام فھرایا جاتا ہے اور یہ وعدہ کی جاتا ہے کہ تمام مسائل بت جدیل ہو جائیں گے۔ تاریخ کے طالب علم ان آمرانہ حکومتوں کے ڈھانپوں اور خروج سے خوب واقف ہیں اب سورج کی یہ ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ تاریخ لکھنے والے حل کے مسائل کا حل ہنسی میں ٹلاش کرے۔ تاریخ کی الکن تکلیف معاشرہ کو شکور و آنکھی رینی ہے۔

## تاریخ کے اسباق

اسن اس کائنات میں فطرت کا ایک حصہ ہے اور دوسری ٹھکوں کی طرح حصہ  
یک ٹھکنہ ہے۔ صرفت کے دسیج دعیفہ اور دیجیدہ نظام میں اس کی زیادہ اہمیت نہیں۔  
ر نے انسل کی اہمیت فطرت سے زیادہ اس کی اپنی تخلیل دی ہوئی تاریخ میں ہے جو  
سے کائنات کی دوسری ٹھکوں کے برتر کرتی ہے۔ انسل تاریخ اور فطرت کی تاریخ میں  
اس لحاظ سے فرق ہے کہ انسان تاریخ خود ہاتا ہے جب کہ فطرت کی تاریخ میں اس کا کوئی  
وغل نہیں۔

یہیکل نے کائنات میں انسل عمل کے بارے میں کہا ہے کہ انسل میں فطرت سے  
محنت کو لازم کر دیا ہے۔ اس نے انسل اپنی محنت کا مظہر ہے اور اس محنت کے تجھے میں جو  
چیزوں ظاہر ہوتے ہے اور تحقیق ہوتا ہے وہ تاریخ کی تخلیل کرتا ہے۔ تاریخ انسل معاشرے کی  
اس نے ایک ضرورت بن گئی ہے کہ یہ اس کے ماہی اور گزرے ہوئے زندہ محفوظ رکھتی  
ہے۔ اس سعد میں یہ اس اہمیت کا حامل رہتا ہے کہ کس سے واقعہ کو تاریخ میں محفوظ  
رکھ جائے اور کسی کو نظر انداز کر دیا جائے<sup>۱۵</sup> اس انتساب کا مستد معاشرہ کے نظام اور اس  
کی دینی ترقی پر ہوتا ہے۔ اگر معاشرے میں بلا شہرست و ملکیاتی نظام ہے تو تاریخی و واقعہ  
انہیں کے گرد گھونٹتے ہیں جن ٹکون میں سرماںہ طور ٹکوٹھیں ہوتی ہیں۔ وہاں اگر  
مزدوروں، اکالہ علموں اور عوام کا قتل عام ہوتا ہے تو اس کا کوئی ذکر نہ انہوں میں ہوتا ہے  
اور نہ فرائیج اعلیٰ خالد میں اور اس طرح یہ واقعہ تاریخ سے خارج کرنے جاتے ہیں۔  
اس نے تاریخ میں واقعہ کا انتساب حکمران طبقہ اپنی پسند اور مردمی سے کرتے ہیں۔ یہی  
وجہ ہے کہ ان کی تاریخ میں خالوں اور شخصیتیں نہیں نظر آتی ہیں

اں کو وہن میں رکھتے ہیں ضرورت اس بات کی ہوتی ہے کہ یہ دیکھا جائے کہ  
واقعہ یا حادث کیا تھے<sup>۱۶</sup> مورخ نے اسکی سلطنت سے پیش کیا<sup>۱۷</sup> اور نہس نے ایسا  
کیوں کیا<sup>۱۸</sup> اس سالوں کو اگر سور، بکھچے تو مجھ میں ہاتا ہے کہ ایک دریادی دریا کوڑی

مورخ ان حق واقعہ کو فتح کرتا ہے جو پاشکویا حکومت کے مخدوم ہوتے ہیں وران

واقعہ کو لڑائی از گر رہا ہے جن کے پان سے الیں خلرو ہوئے۔ تاریخ پڑھتے ہوئے  
اگر ان کو ذمیں میں رکھا جائے تو ہر دو اور عمد کی تاریخ کو بہتر طریقے پر سمجھ جاسکتا ہے۔  
تاریخ نامطلکہ انسانی تفہیمات، گروار، اور اس کی تفصیل کو بھی میں مدد رہتا ہے۔  
اس کروار نہ پر جمل جمل انسان نے تاریخ کی تخلیل کی جو تاریخ اپنے اندر انسان کو  
سکھ کا پہنچا ہے۔ اس سے انسان شعور حاصل کرتا ہے، اپنی سوچ اور فکر  
تبدیل کرتا ہے اور سبق سکھتا ہے۔

تاریخ کا سب سے اہم سبق یہ ہے کہ دنیا میں کوئی چیز مستقل اور را اگی نہیں ہو جیسے اور  
ہر عمل وقت کے ساتھ برادر تبدیل ہوتا رہتا ہے۔ میکارنے سے اس کی نشان دہی کرتے  
ہوئے کہبے کے تسلی بھی ایک انسانی عمل ہے اور پونک عمل وقت کے ساتھ ہدایت رہتا ہے  
سے تسلی کا قصور بھی بس جاتا ہے۔ مثل پاگیری دار اسے دوسرے میں ہر طبقہ کی نیکیاں اور  
اوصاف جدا جدا ہوتے ہیں۔ حکمران طبقے کے لئے ریاست پر، افیاض انجی بہار اور شجاع  
ہونا ضروری ہوا کرتا تھا۔ جب مزار میں اور غلاموں کے لئے وقار نگہ خداں اور جانشیر ہوتا  
ہے کی پچھیاں خیس ہور توں کے لئے باعثت و حفت، چودار، شہر و پنجاب کی خدمت  
گزار ہو ہا بڑی خوبی کی بات تھی۔

صحتی درمیں مزدوروں کی نیکیاں اور اوصاف بدل گئے۔ ان کے لئے بخشنی ہوتا  
ایماندار، کام کرنے والا، علم و ضبط کا پہنچ اور ایماندار ہونا ضروری ہو گیا جب کہ سرمایہ دار  
کے اوصاف بھی جاگیر دار کے مقابلے میں بس گئے وہ کنایت شعار حساب کتاب کا پہنچ روپیہ  
بیسہ کی بچت کرنے والا اور فضول خوبی سے بچنے والا ہیں گے۔

تاریخ اسیں بتاتی ہے کہ ہر دو میں حکمران طبقے ان اوصاف اور قدروں کو دا اگی بتاتے  
کی کو شکش کرتے تھے جو ان کے سے مشینے ہوتی تھیں اگر وہ وقت کی تبدیلی کے ساتھ تدریس  
اور روایات بھی بدلتی رہیں۔ طبقاتی معاشروں میں جمل چند طبقوں کی برتری ہو ہوں اپنے  
سے کم تر لوگوں کے ساتھ حوش افغانی اور نرمی سے بلات کرتا ہی ایک تسلی اور خوبی تھی ہے۔

وہ کسی مارکیز کیلئے یہ باعث نہ ہوتا ہے کہ اس کے زمیدار نے اس سے سکراہ اور ہس کر بات کر لی۔ مگر وہ معاشرے جو اس دور سے گزر گئے اور جملہ ہر شخص کو معاشرے میں پر اپنے مقام حاصل ہوا ہے وہی کسی کا خوش اخلاق ہونا وہ نری سے بات کرنا کوئی خوبی یا بھی نہیں

تدریجی یہ بھی بتاتی ہے کہ تشدد اور بھتی کے ساتھ کسی بھی نظام کو زیادہ دریں نہ کہ بلکہ ضمیں  
وہ کوچھ حاصل کا ہے، کیونکہ جس قدر تشدد ہو گا۔ اسی قدر اس کے خلاف مراجحت ہو گی بھتی  
مزیں خست ہوں گی اس قدر ان کے خلاف تفریت ہو جائے گی۔ اس لئے آمرانہ اور مطلق  
نوجوان حکومتیں اپنے تشدد اور خست مزاویں کے بوجھ تے دب کر خود ہی مر جاتی ہیں  
تدریجی نہیں یہ بھی بتاتی ہے کہ جسموری ادا رہے بھیش نزدہ وہ جتنے ہیں کیونکہ یہ انسان کی  
حیثیت ہے کہ وہ عمل کر رہتا ہے اور چھتا ہے کہ وہ اپنے سماں کو عمل جعل کر جعل کر رہا ہے  
اس نے بندستان میں بیچات کا نظام تمام تباہ تشبیب فراز کے لئے بندور نزدہ رہا کیونکہ اس میں ہو گئی  
کی شرکت ہے۔ جو فتحی جسموری مزاویں کے جانتے ہیں ان کے بینکی بھی صحت مدد ہوتی  
ہیں۔ کیونکہ ان کا اقطعلنگ لوگوں سے ہوتا ہے

تدریجی نہیں یہ بھی بتاتی ہے کہ، ظلیق طور پر عوام حکمرانوں سے بستر ہوتے ہیں۔ ان کی  
ضروریت محدود ہوتی ہیں اور ان کی خواہیں یہ ہوتی ہے کہ وہ سکون اور آرام سے زندگی  
گزاریں۔ جب کہ حکمران طبقے مابینی، خود غرض، نکالم اور حابر ہوتے ہیں اور اپنے داتی  
مندوں پر جو نیک اور خوبی کو قربان کر دیتے ہیں۔



تاریخ کی تحریف بیان کرتے ہوئے کہ جائے تو اس طرح کہ جا سکتے ہے کہ تاریخ وہ ہم  
ہے کہ ہم میں تنہی اپنے ہمی کو بیان رکھی ہے یا تاریخ مرحد وار انسانی ذہن و شوری  
رکھی کو واحد کرتی ہے اور انسانی تحریبات کو بتاتی ہے۔

موجودہ دور میں تاریخ اور سماںی علوم میں ہم میں مقابلہ ہے کیونکہ سماںی علوم موجودہ  
دور اور وقت کے سماںی سے متعلق ہیں اور ان کا تحریک کرتے ہیں اس نے لوگوں پر دعا  
اور جاننا چاہئے ہیں جو کہ ان کے موجودہ سماںی کے حل کو زمودن سکے۔ چونکہ تاریخ کا تعلق  
ہمیں ہے اس لحاظ سے اسے حل سے فیر متعلق سمجھ جاتا ہے، لیکن اگر تاریخ کو اس  
روزازے سے تھوڑے کہ بیان ہمیں کا ہو اور تحریک حال کا تو اس صورت میں تاریخ کا تعلق  
موجودہ زندہ سے ہو جائے گا اور اس کے مطابق میں دلچسپی بڑھ جائے گی۔

ویسا ہے تو تاریخ ہمیں اور حل کے درمیان ایک مکار ہے۔ اس مکار میں حال  
عملی طور پر یہ وہ حصہ یافتہ ہے۔ کیونکہ زندگی میں موجودہ ہمیں کے واقعات بیان کر کے ان  
کے ان راستوں سے پڑھا اٹھتا ہے جو اب تک متفقین تک کو معلوم نہ تھے اور ہمیں میں خود  
اس حاشرے کو بھی مسموم نہ تھے۔ اس نے موجودہ سب سے اہم کام یہ کرتا ہے کہ وہ  
تاریخ کی تکمیل کر کے ہمیں اور حل کو آہمی میں بنا رتا ہے۔

ہمیں کے واقعات کو یاد رکھے اور انہیں محفوظ کرنے کا شوق تمام ہی تنہیوں میں رہا  
ہے۔ وہ حاشرے جو لکھتا پڑھتا نہیں چلتے تھے وہ اپنی روایات کو زینیل یا کر کے تجوہ  
رکھتے تھے، مگر وہ، نہیں حصوں کو یاد رکھتے تھے جیسی وہ ضروری بھیتے تھے وہ بال کو  
فراموش آر دیتے تھے۔ اس طرح زینل روایات تسلیم کو یہیں رکھتیں ہیں۔ اس کے  
بر عکس تجھیں یا نہ حاشرے میں شافعی روایات بر اہر ہو جیں اور یہ بغیر حذف کے د  
فراموش کے تبع ہوتی رہتی ہیں، پھر تاریخ افسوس بیج کر کے ایک مسموم رہتی ہے۔

تاریخ سے دلچسپی اگرچہ مشرق اور مغرب و نوں جگلوں پر رہی، مگر اس کا ارتقاء

مختلف اندیز سے ہوا۔ ہندوستان میں مذہبی خیالات کی وجہ سے تاریخ کی طرف زیادہ توجہ نہیں دی گئی کیونکہ ان کے نہ یک دنیاوی معنوں تو جو کے قابل نہیں تھے اور روحلانی ترقی برداہ اہم تھی۔ برمودا کا یہ نظریہ کہ دنیا بہت قسم اور زوال پڑ رہے۔ تمام اشیاء ناپابند اور یہ مخفق الصرٹ تو تین انسان کی تقدیر ہاتھی ہیں اور اسکے زمان کے لئے ایک چکر میں گردش کر رہا ہے۔ ان نظریات نے تاریخی گلزار نظریات کو ابھر لئے نہیں دیا۔

مشرق کی دو سری ہری تندب ہمکن کی تھی۔ یہاں پر اگرچہ شاہی خادم ان کی تاریخ کھص گئی، بلادشاہوں کے حالت اور اسلام سلطنت کی تفصیلات محفوظہ کی گئیں، مگر یہ سب واقعیت کو محض سزاوار بیان کرنے تک محدود رہا، اور تاریخ کو تمیز باتوں کے لئے استعمل کیا گی۔

### ۱۔ احادیث ۲۔ تعلیم ۳۔ انتقالی ضروریات

اس طرح تضمیم اور اخلاقیات کو انتظامیہ سے ہم آنکھ کیا گیں اور نظریہ رہا کہ وظا ایک چکر میں ہے اور ہر چیز گردش کے بعد دوبارہ اپنے مقام پر رہا۔ اپنے جائے گئی۔ بلادشاہوں نے اور سہل کے درمیان ہم ہنگی قائم کے ہوئے ہے۔ اس وجہ سے مودو خون کے نئے اس نت کی کوئی صورت نہیں تھی کہ وہ واقعیت کا تجربہ کر کے ان کی وجوہات بتائیں۔ اس نے تاریخی نظریات کو پیدا نہیں کیا۔ اس طرح جمیعن اور ہندوستان جوانی کی ہری تمسیں یہ انہوں نے مذہبی خیالات اور سماجی ڈھانچوں کی وجہ سے تاریخی تحقیق کو پیس ابھر لے دیا۔

اس کے برعکس یہاں میں تاریخ کا جو مضمون پیدا ہوا۔ اس میں واقعیت مخفق الفرات یا الفی قوقل کے خلاف پیدا نہیں ہوتے تھے، بلکہ یہ واقعیت خاص قوانین کا نتیجہ تھے دراں کی وجوہات ہوتی تھیں۔ اس نے ان واقعیت کا سمجھے، اور اس کا تجربہ کرنے میں سہل ہوتی تھی کیونکہ جس کسی جیزئی وجہ پر اس صورت میں زدن اسے جانتے اور تجربہ کرنے کی کوشش کرتا ہے اور اس سے مانندی سچ پیدا ہوتی ہے۔

یورپ میں مدد سلطی میں جس تک جو حق کا مطلب رہتا ہے، مذہب کے زیر اثر رہی مگر تجیکہ تندہ ہائی اور اصلاح خدیک مذہب کے بعد تاریخ کے مضموم میں تبدیلی کی

## شمسِ حکیم کے نتیجے میں تحریک کسی ایجاد کی

لکھری بیباو انفرادی ازادی پر تھی اور ازادی کی اہمیت ان کے ہل انتقال ابھی تھی۔  
فرانسیسی موسخ متنیے نے اس بات پر زور دیا کہ لوگوں کی حرکت سے تاریخ میں  
تہذیب ہے تی ہیں۔ یہ لوگوں کا جذبہ خاکہ انہوں نے ملک ریاست کو فتح کر لیا اور فرانس کی  
تاریخ بدل ڈالی۔

رومانوی تاریخ کی ایک خصوصیت یہ بھی تھی کہ اس نے تخلی کی شودنماکی اور  
تلریجنی عمل میں زندگی اور قیامت کو رکھا۔ ان کا روایہ ہائی کی طرف ہو رہا تھا اور وہ قسم  
حمد کو وحشت پرورست کا نام نہیں دیتے تھے۔ کوئی لفڑی وہ سے روشن خیال دور کے ملکرین پر  
تغیریت کرتے ہوئے کہا کہ تاریخ کا دائرہ وسیع ہوا چاہئے اور ان پسلوؤں کو سامنے لانا چاہئے  
جیہیں ان لوگوں نے انفراد از کر دیا تھا اور دور وحشت سمجھ کر قتل و جہ جیسیں سمجھا تھا۔  
جو من ملکرین نے اس نقطہ نظر سے تاریخ پر حکم کیا اور انہوں نے عمد و سلطی پر تغیریت  
کرنے کے بجائے اس کی تعریف کی۔ یہ کام انہوں نے اس طرح کیا کہ روشن خیال ملکرین  
جن رولیات و اقدار کے پیاؤں سے انسیں کم تر سمجھ رہے تھے، انہوں نے ان پیاؤں کو  
بدل دیا اور زرعیں کو وسعت دیدی۔ چنانچہ جرمی میں تاریخت کا مضمون پیدا ہوا جس نے  
تاریخ کو سمجھنے میں مدد دی۔ ایک جرمی ملکرست تاریخت کے ارتقا کو اس طرز سے  
یہاں کیا ہے۔

۱۔ رومانوی تحریک کے جس نے قسمِ حمد اور قسمِ لوگوں کی تاریخ سے دلچسپی پیدا کی، وہ کو  
تہذیب ملکا اور لوگوں کو یہ احسان دلایا کہ ماہی کو کس طرز یک جذبہ کے ساتھ دیکھا جائے  
اور اس کی تعریف کی جائے۔

۲۔ پوسلنٹ جرمی میں تھوڑی کی تحریک جس کو تصرف سے ترقی دی اور یہ تسلی  
نیشنیت پر اثر نداز ہوتی۔ اسے انفرادی شہر کو بزرگی اور سماحتی میں نہیں تحریک کو  
زنگی کے روس رے محدثات سے طلبیا اس کی وجہ سے ذہن نئے حالات نئے کے نئے قیروں  
گیا۔ یہاں تک کہ تقویٰ کے ظافٹ بھی۔

- ۳۔ قدمِ حمد کے آرٹ سے نفیاںی تھن پیدا ہوا  
 ۴۔ اس لے انحرافت کا تقدیر دی۔

جرمنی کے مشورہ مورخ رائے کے نامنگ کو ایک پیشہ بنا دیا۔ اب تک تاریخ اور بیوں اور لالہبوں کے لئے ایک مشقہ تھی اسکے بعد سے تاریخ کو پیشہ در مورخ کرنے لگئے۔ اور تاریخ کو لکھنے کے لئے سائنس بیاروں پر قوانین و ترتیب دئے گئے موارد کی چھان میں کے طریقے و خر کے گئے۔ یونیورسٹیوں میں تاریخ کے شعبے قائم ہوئے۔ تاریخ کی انجینیئریں بیس۔ تاریخ کے تحقیقی و عملی رسائل لائن شروع ہوئے اور اس طرح تاریخ کا علم ایک سنجیدہ اور سائنسی علم بن گیا اور اس کا کل ہوا کہ «ہانی و محل کے سائل کا تجربہ کر سکے۔



تاریخ کوئی یک تعریف ممکن نہیں۔ اس نے اگر یہ امال پوچھ جائے کہ تاریخ ہے؟ اس کی حواب میں کسی تعریفیں نہیں ملیں۔ انہی میں سے یک تعریف ہے ہے کہ تاریخ اس عمل کی دریافت ہے کہ جس سے گزر کرنے کا انسان ایک مرطہ پر کذا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ تاریخ انسان اور اس کے تجھیں کرو رہا یا تو اقتدار کو جس اشیٰ پر دیکھ رہے ہیں وہ ماہی میں تبدیلی کے عمل سے گزر کر یہاں تک ملیں۔ اور اس تبدیلی کو زند حل میں صاف اور واضح طریقہ سے دیکھ جاسکاے تاریخی عمل کو تین طرز سے بیان کیا جا سکتا ہے۔

ایک وہ عمل جو یہی ایک رہتا ہے، اور ہر تبدیلی کی خلافت کرتا ہے، وہ سراہہ کہ جس میں تبدیلی آتتے اور خاموشی کے ساتھ آتی ہے، اور تیرہ وہ کہ جس میں تبدیلی کی حیثیت انقلابی ہوتی ہے۔ ان تینوں کے تاریخی بھی خلف ہتے ہیں۔ وہ کسی معاشرہ، وہ کئے کے لئے ضروری ہوتا ہے یہ دیکھا جائے کہ وہ کس عمل سے دوچار ہے۔

ایک امر کی موجودگی اسی کے تاریخی عمل کے چار اصول ہتے ہیں۔

۱۔ جب الودھ را چھا جاتا ہے تو ستارے چکنا شروع ہو جاتے ہیں

۲۔ شد کی کمی ہو پہلوں کا رس چوری کرتی ہے وہ شد سیا کرتی ہے

۳۔ خدا ہنسے چڑ کرنا ہاتا ہے وہ اسے پلے پاکی ہمارتا ہے

۴۔ خدا کی چکلی آہستہ پیشی ہے گھر بست باریک ڈیتی ہے

تاریخ کا اہم موضوع خود انسان کی ذات ہوتی ہے۔ اس جیسے وصافت ارتے ہوئے

ویہ ذر تھے۔ کہا جائے کہ "اسلئی کوئی نظرت نہیں اس سے پہلی ہو یکجہت وہ تاریخ ہے

اور یہ تاریخ انسان کے ہفٹنہ نظر سے نظرت اور ہاتھوں کو بیخٹت ہے۔ وہ اس کا مطلب ہے

کہ انسان نے تاریخ میں کیوں اور کیسے نظرت کا مقید ہے۔ ۵ میاں دی میاں اور سانچ

اوارے پیسے ہٹائے۔ اور تبدیلی کے اس عمل میں نظرت میں کیوں وہ کیسے تبدیلیں

سمیں ۲ کیوں نگہ تاریخ میں نہ صرف انسان خود کو بیدار رکھے وہ اپنے ماحول کو ساتھ ساتھ تبدیل کر رہا۔ چونکہ انسان شعور رکھتا ہے اس لئے وہ اپنی تاریخ کو جیان کرتا ہے اور دوسری مخلوقوں کو بھی اپنے فقط نظر سے دیکھتا ہے۔ اور اس طرح نظرت اور جانوروں کی تاریخ بھی انسان کی تاریخ ہے جاتی ہے۔ اور اس سے فطرت کا ہوا احتصال کیا ہے وہ اس کے کارثے میں جاتے ہیں۔

اطالوی مفکر نے اس سلسلہ میں کہا کہ انسان فطرت کو نہیں سمجھ سکتا ہے کیونکہ فطرت کو اس نے نہیں بنایا ہے۔ مگر وہ اپنی تاریخ کو سمجھ سکتا ہے کیونکہ یہ تاریخ اس کی پیشہ ہائی ہوتی ہے۔ اس میں اس کا ذہن۔ اس کی سرگرمیاں۔ اور اس کا عمل پوشیدہ ہے اور وہ اس رازپر سے سلسلہ سے پرواد اٹھا سکتا ہے اور اپنی عقل، ذہن، اور شعور کی مدد سے اسے بڑھ طریقہ پر سمجھ سکتا ہے۔ اور پھر تاریخ کا قتل صرف اس دنیا سے ہے اس سے ہے گے سیں اس لئے انسان ان کو تخلی جان سکتا ہے اور اس کو اپنی گرفت میں لے سکتا ہے۔

تاریخ کی تخلیکیں کس طرح ہوتی چاہئے کہ وہ ماہی میں ہونے، اسے تاریخی عمل کو سمجھ سکتے اور ان کے لئے کچھ مفکرین یہ کوشش کرتے ہیں کہ تاریخ کے قوانین دریافت کئے ہوں اور ان کی مدد سے تاریخی عمل اور اس کی رفتار و اثرات کا اور اس کی حالت۔ مگر اس روایت میں کچھ مفکرین یہ کہتے ہیں کہ تاریخ کا یہ کام نہیں کہ وہ تاریخی عمل کو قوانین کی رنجیدہ کرنا اس عمل کا پیغام کرے۔ بلکہ اس کا کام یہ ہے کہ تاریخ کی ان مختلف تکھوں کو اپنی گرفت میں لائے جو کہ وقت کے ساتھ پیدا ہوتی اور بدلتی رہیں ہیں۔

تاریخ کا زمانچہ کوئی ٹالی نہیں کہ جس کی تخلیکی عمل یا ذہب کے ذریحہ کی گئی ہے بلکہ تاریخ نہیں فرد کی سرگرمیاں۔ اور انسان کی کاروائیاں۔ اور اس کا دائرہ نہ صرف دنیا ہے بلکہ ان میں پوتوں میں ہے اور اس میں مختلف محرک و حبوب دچھاؤں والی تصویریں بھی ہیں۔ اور جب ان کی روشنی میں مختلف تہذیبوں اور ثقہوں کا ملحد کیا جاتا ہے تو تاریخ ہر تکھیں وہ لکھ نظر آتی ہے

دوسرے پر کہ تاریخ نہیں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ ایک عالم کی اہمیت ہے اور دوسرے کی

نیک۔ بلکہ اس میں ہم نہ لے اور ہم گزرا وقت اپنی بلکہ اہمیت کا حامل ہے۔ جو من مورخ

رائے کے افلاط میں ہر دور کی اپنی اہمیت ہوتی ہے۔ کچھ میں کم پاریا وہ نہیں۔ کچھ بکھرے اور اس میں انقلاب کی تبدیلیاں کی تیاری ہوتی ہے۔ اور کچھ میں یہ کام کمل ہونے ہے۔ بقول اس کے تاریخ کے ادار کی خدا کے بعد سب سے زیادہ اہمیت ہے۔

تحیوسہ ڈائیس کے مطابق تاریخ کی انسانی سماج میں اس نے اہمیت ہے کہ اس میں اس کے تجربات ہیں اور تاریخ سے انسان اس نے مستفید ہے۔ لکھا ہے کہ ایک بھی واقعہ بار بار دھڑائے جلتے ہیں۔ اس نے چولی میں نے کہا کہ ہمیں تاریخ سے جو علم حاصل ہوتا ہے یہ اس نے کار آئے ہے کہ یہ ہماری قوت فیض کو پڑھاتا ہے اور کوشش کر کے ہمیں صحیح راست پر لے جاتا ہے۔ اس نے اگر تاریخ سے عمل راجھٹلی کا عصر تکلیف جائے تو پھر تاریخ میں کچھ بھلی نہیں پہتا۔ تاریخ کی اس اہمیت کے پیش نظر معاشرہ میں سورخوں کی حیثیت بڑھ گئی اور اس کا ایک تصدیق یہ ہے اگر ضرورت کے تحت تاریخ کے صحیح کرنے کا کام یا گیامت سے سورخوں نے تاریخ کے ذریعہ اخلاقی سبق سکھنے کی غرض سے رکوب کاڑا اور اس سے اپنے مطلب کی باشمیں نکالیں۔ عمران مبعوث نے تاریخ کو اس نے صحیح کیا کہ اس کے ذریعے سے اپنی حکومت کے جائز ہونے کو ٹیکت کریں اور اپنے خاندان کی علیمت و عزت کا قائم کریں۔ سیاسی پارٹیوں اور خوبی بجاہتوں نے اپنے نظریات کو مقبول طالع کے لئے تاریخ کو بطور آل استعمل کیا۔

اس رو عمل کے طور پر تاریخ کو ایک سائنس بنانے کی کوشش ہوئی تاکہ اسے کوئی اپنے مفہومات کے لئے استعمل نہ کر سکے اور نہ تو اس میں فلسفیات مولنگھیں ہوں۔ نہ وعظ و اخلاقی سبق اور نہ تاریخ بلکہ اس کا کام محض حقائق کو پیش کرنا ہو۔ جے۔ بری کے کام کے جب تک تاریخ آرٹ وہی اس میں سچائی اور پرکھ کے معیار سخت نہیں تھے۔ اس نے تاریخ کو سائنس کے طور پر تکھیں دے کر حقائق کو جا پہنچنے کا معیار سخت کرنا چاہئے۔ اس نظریہ کے رو عمل کے طور پر ہر کماروں نے کہا کہ تاریخ سب سے زیادہ قیر سائنسی ہے۔ اسے دو تعلقیں اور نہ جو یا تی سائنس کے وائد میں رکھا جاسکتا ہے۔

اس کا مطلب یہ تھا کہ تاریخ میں اس قدر انواع و اقسام کے تجربات ہیں۔ اس کا  
اسقد، پچھاؤ ہے اور اس میں اتنی وحشت ہے کہ اسے قوانین کی گرفت میں نہیں لایا جا  
سکتا۔ کوئی ایک نظام اس کی توضیح و تصریح نہیں کر سکتا۔ اس کی خوبصورتی یہ ہے کہ اس  
کی تدوین اور تفسیر میں بیشہ جدت ہوتی ہے اور یہ بار بار بدلتی رہتی ہے۔

# آن ان ان فطرت

یک نہ لے یہ سمجھ جاتا تھا کہ اصل فطرت ایک مذہبیل «نہ والی چیز ہے اور یہ بیٹھ ایک ہی رہتی ہے۔ اس خیال سے تاریخ کو سمجھنے میں ہر کوئی پیدا کی کوئی کوئی جب اصل فطرت مذہبی نہیں تو اس صورت میں دنیا کے ہر فحشے اور عدالت کی تاریخ ایک ہی «جل» ہے۔ اور جب تاریخ بھی اصل فطرت کی جگہ «قاتل تھیو ہے تو پھر یہ تاریخ سے نہ کوئی سمجھ نہیں سکتا اور تاریخ کا کوئی مضمون بھی پیدا نہیں ہوتا۔ اس وجہ کو زمین میں رکھتے ہوئے ڈیو ایوسمن نے کہ تھا کہ "تاریخ میں کوئی بھی نی اور غیر معمولی بات میں سکھاتی"

اصل فطرت کے «قاتل تھیو» تصور نے ایک عرصہ تک تاریخ کے عمل کو سمجھنے میں مشکلات پیدا کیں اور تاریخ کو ایک حادث اور نہر، ہوا ہم سمجھا گیا، اس کے تحت واقعات ایک ہی سے مدت میں کمکمل طور پر پیدا ہوتے ہیں، اتنا ان واقعات کی وجہ سمجھنے کی ضرورت کو محسوس میں پہنچیا۔ اور یہ کہ واقعات کا سلسلہ جاری رہتا ہے گر اصل فطرت چیزیں جلد نہیں ہوئی رہتی ہے۔ یہ حادثات و واقعات میں مذہب نہیں ہے۔

لیکن اب نسبت کی جدید تحقیقات اور تاریخ کے وسیع مضمون نے اس خیال کی تاریخ پر روپی ہے۔ تاریخی عمل اور اسکی تبدیلوں سے یہ ثابت ہے کہ اصل فطرت تبدیل ہوئے والی چیز ہے اور اس کی اس تبدیلی کی وجہ سے تاریخ بھی مذہبی رہتی ہے۔ اس نے اب جتنا اصل فطرت کو سمجھ جائے گا اس قدر تاریخ کا مضمون بھی سمجھ میں آئے گا۔

ایک فرانسیسی صورخ لو سین فیبوسے نے اس بات پر نظر دیا کہ انسان کی کوئی نظرت نہیں ہوتی اس کی صرف تاریخ ہوتی ہے اس لئے اگر انسان کو پہچانتے یا جانتے کی کوشش کی جائے تو یہ کہ صرف تاریخ کے ذریعی ہو سکتا ہے۔ اس لئے حکم کے مذہبے میں صورخ کی اہمیت بڑھ جاتی ہے کوئی لاس کا کام یہ ہے کہ وہ تاریخ کے ذریعہ اصل فطرت کی تبدیلوں کو دیکھے اور اس تبدیلیوں نے تجھ میں تو تاریخ تکمیل پاتی ہے

اس کے مضموم کو سمجھئے۔

اس نظریے کے انسانی فطرت بدقیقی ہوتی ہے اس سے انسانی احتمال، اخلاقی اقدار و روایات اور معاشرتی امور کو سمجھنے میں سهل ہو گئی۔ وہ انسانی اعمال عوالم میں انسان سے سرزد ہوتے ہیں، جدید دور میں امتحان معلوم ہوتے تھے۔ مگر اب ان کا مضموم ہو چکا اور یہ بات زہن میں ٹکری ہے کہ تینکی اور بدی کا تصور وقت کے ساتھ ساتھ بدلتا رہا ہے چنانچہ حقیقت کوئی تقلیل اور ابدی صفات نہیں بلکہ تاریخی عمل کا حصہ ہوتی ہیں۔ روایات و اقدار انسانی صوریات کے تحت تکمیل ہوتی ہیں۔ اور جب انسانی صوریات بدقیقی ہیں معاشرتی اقدار و روایات بھی بدل جاتی ہیں۔

ان نظریات کی وجہ سے روایات را اروں کی تحقیق میں سهل ہو گئی اور انسانی ذہن خواستہ دور کے تعبیرات اور تینک نظری میں محدود تھا اب وہ اس سے راد ہو گیا اور ساتھ ہی نسلی برتری کے لہبہ نہ گئے۔ کیونکہ اب تمنہ ہوں تو ہوں اور قوموں کی تربیع کو چنپھنے کے جو یہ اور میلاد مفتر ہوئے ہیں وہ محدود نہیں بلکہ وسیع ہیں۔ ہر قوم کی روایات و اقدار ایک مضموم رسمحتی ہیں وہ دوسری قوموں کو انتقام معمول ہوں، مگر ان کی اہمیت و افغانستہن ہوتی ہیں کیونکہ ان کا ارتقاء ان کے اپنے خاص ماخوذ میں ہوتا ہے اس لئے تربیع میں یکساں ایت نہیں بلکہ یوں قلمبینی ہے، اور یہی انسانی فطرت ہے کہ یہ ہر علاقوں پر نسل اور ہر قوم کی ملیخہ ہوتی ہے اور اس ذاتیت سے ہر تاریخ ٹھنڈی ہے وہ لوچپ اور رنگین ہوتی ہے۔

تربیع کا مظہر اگر قوموں کی تبدیلی ہوئی انسانی فطرت کے مطابق کیا جائے تو یہ سقطہ نظر قوموں کو یہیں میں لانا ہے انھیں دور نہیں کرتا، اس قیمتی محبت پیدا ہوتی ہے اور نفرت ختم ہوتی ہے۔

## مائن اور مائن الظرف والمل

جب سے تاریخ نہ بہ کی گرفت سے نکل ہے اور اس کو سائنسی بیناروس پر استوار کیا گیا ہے اس لے زان کو نہ ہی تھببات اور توہین پر تی سے چھٹکانا دلانے میں مدد وی ہے۔ تاریخ میں اب تک سرتی مخصوصیتوں کا مقام اس لئے اہم تھا کہ ان کے اور گرد کرنا تھی اور مجھے تھے جن میں ان کی اصلی اور تاریخی حقیقت پہنچ کرنی تھی۔ یہ باقی ایک ایسی معاشرہ میں قمر و شرہ و سکنی ہیں کہ جس کی ذہنی ترقی نہیں ہوتی تھی اور جس کے لئے فطرت ایک سربست راز کی بات تھی اور ابھی دنیا کی پر اسرائیل پر انصیحاتیں قدم۔ جب بھی وہ کسی چیز کو متعلق اور سائنسی بیناروس پر نہیں سمجھ پاتا تھے تو اسے باقی الفطرت قوتوں سے منسوب کر دیتے تھے اور جب انسان ان قوتوں پر یقین کر لیتا تو اسے پڑھنے اور فوراً گلار کرنے کی ضرورت پہنچ نہیں تھی تھی وہ واقعیات کی وجوہات حاشش نہیں کرتا تھا بلکہ ان پر یقین کر لیتا تھا۔

انصیحاتیں بیناروس پر انسانی معاشرہ میں مخصوصیتوں کا عروج ہوا۔ اور معاشرہ میں انصیحاتیں کا مقام حاصل کرنے کے لئے جگہوں "گرامتوں" اور مدخلیں قوتوں کا سارا الیاء۔ جس کی وجہ سے ان کا اور "خوف" اور احرازم پیدا ہوا۔

اس بات کا سب سے بڑا تفصیل یہ ہوا کہ ان مخصوصیتوں کی تاریخی جیشیت کم و بھی اور انہوں نے تاریخ کو بٹھانے اور اسے تحلیل کر لئے جو کام کے تھے وہ پہنچ میں پہنچے گئے اور ان کی اہمیت گفتگتی۔ ان کے علمی دلیلی و میاہی و محتاطی اڑاٹ کو بھلا دیا گیا۔ اور یہ مخصوصیتیں انسانی درجے سے بلند ہو کر باقی الفطرت اور گھنیں اور اس طرح سے یہ انسان کی بہبودی سے لدار ہو گئیں اور مخصوصیتوں کی وجہ تاریخی اہمیت پہنچ نہیں رہی تو ان کے عمل اور گردوارے انسان کو پہنچ سکتے کی بھی ضرورت نہیں رہی انسان صرف انسان سے سیکھتا ہے جو انسانی درجے سے بلند ہوں ان کی عقائد حاصل کرنا انسان کے نہیں کی بات نہیں ہوتی۔ اس لئے یہ مخصوصیتیں باقی الفطرت قوتوں میں گمراہی افکرت کو بیٹھیں۔

تاریخ کام یہ ہے کہ تاریخی واقعات کی وجہات خلاش کر کے ان کی سانسی نیاریں فراہم کرے اور زندگی شخصیتوں کو مہروں و کرامتوں اور باقاعدۃ الطور طاقتلوں سے نکل کر نہیں تاریخی مقام دے۔ تاریخ کی ان عقلی بنیادوں کی فراہمی کے بعد ان زندگی شخصیتوں کی زندگی حیثیت کمزور ہو گئی کیونکہ ذہب اور عقاراں کے اور گرد گمری ہوئی ان کی شخصیت لوگوں کو وہی طور پر مغلوب رکھتی ہے۔ لوگ ان سے ذرتے ہیں کیونکہ وہ روشنی طاقت کے مالک ہوتے ہیں۔ جب انہیں اس حیثیت سے نکل کر ان کی تاریخی شخصیت لاٹھیں کی جائے گا تو ان کی اصل حقیقت لوگوں کے سامنے آئے گی اور انہیں بحیثیت انسان کے دیکھا اور پر کھا جائے گا تو ان کے کارہوں کی انسانی حیثیت ہو گی۔ اور اس حیثیت سے لوگ ان کا احترام کریں گے۔

تاریخ کے اس کام سے ن صرف وہاتھ ختم ہوں گے بلکہ واقعات د شخصیتوں کو مثل اور دلیل کے پیاوں پر پتا اور تو لا جائے گا۔ فرانس کے مشہور مفکر بولے صرف ہنسی کے بارے میں کہا تھا کہ اگر آج حضرت ہنسی کا اڑ لوگوں میں ختم ہوا تو اس کی وجہ ان کے وہ کام ہوں گے کہ بن سے ابتداء میں لوگ ان سے حاذ ہوئے تھے مگر اب وہی کام جدید زندگی میں مدد خیز فظر آئے ہیں۔

## مارل اور بیالور

انسانوں اور جانوروں میں رشتہ تاریخ کا قائم ترین اور انتہائی قدیمی ہے۔ ٹکاری وہ، میں یہ جانور اس کی خدا تعالیٰ ضروریات کو مکمل طور پر پورا کرتے تھے۔ جب اس نے زراعتی زندگی انتیار کی تو ٹکار کے ساتھ ساتھ انسن نے جانوروں کو سعد حلال اور پونا بھی شروع کر دیا۔ لیکن ہر جانور انسن کی خواہش کے مطابق نہ ہو سدھلیا جاسکا اور نہ وہ اس سے ماوس ہوا۔ انسانی نظرت بھی کیا چیز ہے کہ وہ جانور جو اس سے ماوس ہوئے اور اس کے پاؤں بنے انھیں جانوروں کے ساتھ اس نے خودت کا سوک کی۔ مثلاً جانتہ گائے، سینس، اوٹ وہ جانور ہیں کہ جنہوں نے مشقت کے کاموں سے لے کر اس کو خدا کی فرمائی تک میں مدد دی۔ مگر کتنے کی وقار دری کا یہ مدد دکر اسے آج تک بطور مکمل بیدار کیا جاتا ہے۔ کانے کو سیدھا بکھر کر اس کی دوستی ازاں جاتا ہے۔ سینس کے ڈے ہیں، بھلانا کا مکروہ اس کی مشقت کے لئے اور اوٹ رے اوٹ جیسی کونی کوں ہی مکل سیدھی اس کی کوڑ میزی کے لئے ہے۔ مگر جن جانوروں نے ننان کی مراثت کی اور اس کے پاؤں پس بنے ایسے جانوروں کے لئے انسان کے دس میں موڑتے احراام ہے مثلاً شیر کی بجلوڑی، چیتی کی چالکی اور موڑی کی صورتی وغیرہ۔

جب تک انسن نے خود کو جانوروں کی طرح سمجھا اس دفتت تک دلوں نے نظرت کی ہوئی سو لمحوں سے مل جعل کر فائدہ انھیں مگر جب انسان نے ذہنی طور پر ترقی کی اور اس نے اوزار و رہنمایہ شروع کر دئے تو اس سے اس کی قوت و طاقت میں اضافہ ہو گیا اور ب اس نے یہ کوشش کی کہ فخرت پر تن تھا اس کی اعمازوں اور اسی ہوا اور اگر جانور اس کی اس اجروداری میں خل دالیں تو اس سے مقابد کر کے انھیں جذبہ برپہ کر دیا جائے۔ جس نجیب ہے یہ جانور انسلوں کو نقصان ہبھوچلتے تو ان کے اس عمل کو انسان بھور جنک لیتا اور بھر اس جانوروں کی تباہی کے درپے ہو جاتا۔ اس طرح اس کا ردیہ اس جانوروں کی جاتی سے ہے رہمانہ اور پر تشود ہو جاتا گیا۔ اس کے علاوہ جانور ورعی دور میں بھی اس کی خدا تعالیٰ ضروریات کے لئے ضروری رہے۔

سوائے ہندوستان کے جانوروں کے ساتھ ہر دن اور روزی دنیا کی لاد سری تذہب میں  
پسیں تھیں۔ احضا کے قند کے تحت جانوروں کے جذبات کا خالی دکھائیں گے ان کے گوشت  
سے پر ایز کیا کیا۔ جانوروں اور کینے کو نہ کامیاب کیا گی۔ بیتل بک کے جیمن ڈھہب کے  
مانے والے نگھیچ پتھے تھے اور ناک پر کپڑا باندھے رکھتے تھے کہ کینے اور جرا فشم اس  
طرز مارے نہ جائیں ہندوستان میں یہ رواج تھا کہ وگ جانوروں کے دانہ دپل کا تنقیم  
کرتے تھے چونہلوں کے لئے ٹھڑاں جاننا تھا۔ جانوروں کے ہپنگل کھولے ہوئے تھے جمل  
ان کا علاں دھوالیہ ہوا کرنا تھا۔ بہت سے اگر یہ سیاحوں نے اپنے مشہدات میں لکھا ہے کہ  
جب یورپی لوگ جانوروں کا شکار کرنا پڑھے تھے تو ہندو، فیصل روپیہ پیرس دے کر شکار سے بلاز  
رکھتے تھے۔

ہندوستان میں جانوروں کے ساتھ ہر دن اور روزی پیدا ہونے کی وجہ یہ ہو سکتی ہے کہ  
جب ان کا معاد شرہ زرعی طور پر ترقی کر گی اور انانچ دوزہ دوہی کی دافر مقدار ان کی خدا تعالیٰ  
ضروریت کو پوری کرنے لگے تو اس صورت میں افسوس جانوروں کے گوشت کی نیادہ  
ضرورت نہیں رہی اور انہوں نے پاتوں جانوروں کی اقلیت کے پیش نظر افسوس ہندو دکھن  
زیادہ ضروری سمجھی۔ مگر یہ بھیں بکری وغیرہ دوہی کے لئے آنکھوں کا اوتھا تھی اور گدھا  
وغیرہ پر برداری کے لئے۔ مگر وہ معاشرے کے جملہ دراعت تعالیٰ ضروریات کو پورا  
پسیں کر سکی وہاں جانوروں کا گوشت ان کی ضرورت رہا۔

یعنی جیسے جیسے معاشرے ترقی کرتے رہے ان کا اسی شعور پر حتماً "لست و  
وزاروں کی وجہ سے زرامی پیچ اور میں اضافہ ہو تارہا" اس کے ساتھ جانوروں کے ساتھ  
ہر دوہی بڑھتی رہی۔ یورپ میں جانوروں کے ساتھ رہیے میں اس وقت تبدیلی آئی۔ اس  
وہاں سائنسی طوم میں ترقی ہوئی اور جانوروں کے مطالعہ کے بعد یہ بات سامنے آئی۔ اس  
کے بھی حوصلات ہوتے ہیں اور وہ بھی دکھے، در دا، خوشی کے جذبات رکھتے ہیں۔

اس روایت میں اس وقت دور بھی اضافہ ہوا جب یورپ میں انسانیت نواروں کی  
تجویزیت شروع ہوئی اور اس کو یہ احساس ہوا کہ جوک سے انسان اور چادر برائی کے

## جاؤروں کی لایاں بند کرائی جائیں ورنہ اب تک ہر جنی تندب میں جاؤروں کی خون رین لایاں ان لوگوں کو لذت و سرت و حقیقی تھیں۔ ان میں ہاتھیوں، اوٹھیوں، مرفوں، اور دوسرے جاؤروں کی لایاں بند کر دیں۔

جاںوڑوں کو منید بخیر مقام اس وقت طالب یورپ کا محاذیرہ زراعتی دور سے صحنی  
دور میں داخل ہوا۔ صحنی کی ایجاد نے جمل ایک طرف انلن کو شفت سے نجات دلائی  
وہاں جاؤر بھی ہر اپ تک ہاروڑواری کے کام لئے تھے وہ اس سے آزاد ہوئے۔ صحنی دور  
میں متعدد بلند نے جمل امراء کی دوسری مراعات کے خلاف احتجاج کیا وہاں اس نے فکار  
کے مشکل پر بھی اعتراف نہ کئے اور اسے ایک وحشیانہ کاروائی قرار دیا۔

انہیں صدی میں یورپ میں پتو جاؤروں کا شوق ہوا اور ساتھ یہ جاؤروں کے  
تجھنک کی تحریکیں پڑیں، اور اب تو اس بات پر نور دیا جا رہا ہے کہ گوشت کا استعمال ترک کر  
کے صرف سبزیاں کھلائی جائیں۔

جاںوڑانلن کی تخلی میں اس کا ساتھی اور خم خوار ہوتا ہے اور انلن کو جاؤروں کی  
مجبت سے خوشی و سرت ماضی ہوتی ہے۔ اس لئے پتو جاؤر کو اب خاندان کا ایک رکن  
سمجا جاتا ہے۔ جاؤروں کی قربت انلن میں مجبت و شانگی کو جنم دیتی ہے اور اس سے  
تندرو چار جلاز چذبات کا فائدہ ہوتا ہے۔ یہ انلن اور فطرت کے رشد کو مضبوط کرتی ہے۔  
جب سے انلن نے بڑے بڑے شرمائے ہیں وہ فطرت سے بالکل کٹ گیا ہے اور  
ساتھ ہی جاؤروں سے بھی۔ اب جاؤروں سے اپنا پرانا اور قدم رشد رکھنے کی خاطر اس  
لئے ہر شرمنی چڑیا گھر بٹائے ہیں۔ مگر ان کے رشتے نوئے نہ پائیں اور وہ دنوں ایک  
دوسرے سے غسل کر دیں۔

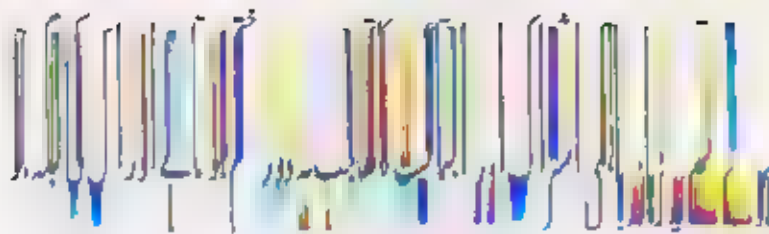
## تلخ نور شری دور

یہ تصور کر بٹھ قدم میں ایک ایسا درگز رپا ہے کہ جس میں انسن کو کمل آزادی اور خوشی و سرت تھی، ہر تنہب و تمکن میں رہا ہے۔ ذہنی صفات کی مدد سے اگر دیکھیں تو یہ دور دہ تھا کہ جب آدم بہت میں تھے اور وہاں ہر قسم کے میش و آرام سے طف اندوز ہو رہے تھے یہاں تک کہ انسن گناہ کی سرزنش بہت سے نکلا گیا۔ اس وقت سے ذہنی انسن اس کھوئی ہوئی جنت کی تلاش میں ہے اور اس کا آرزو مند ہے۔

مارکسی نقطہ نظر سے ابتدائی کوئی نسبت معاشرہ ایک مثل معاشرہ تھا کہ جس میں کوئی جبقاتی تقسیم نہیں تھی اور لوگ اجنبی و ندیگی گزار رہے تھے اور ایک دوسرے کے دکھ و دو میں شریک ہوتے تھے، تاریخی عمل کے ساتھ ذرا لچ پڑ اوار اور پیداواری تعلقات بدلتے چلے گئے اور انسن دور علاقی و جاگیرداری اور سرمایہ داری کے دور میں داخل ہوا چاہیا۔ یہاں تک کہ اس کے بعد پھر جو کہیں نہ دوڑتے گا، اس کھوئی جنت کو دوبارہ سے حاصل کر لے گا۔

لیا اس قسم کا کوئی شری دور تھا بھی یا نہیں؟ اس سوال کا جواب اگرچہ مشکل ہے۔ مگر دنیا کے مختلف قریب اور ذہنی کلبوں میں اس شری دور کا تذکرہ ضرور تابہ مثلاً مین میں تجویزیہ کی کلبوں میں اس کا ذکر بڑی تفصیل سے ہے۔

جب علمیں تو کا اثر تھا تو اس وقت تمام لوگ ایک تھے۔ صاحب ملاحت اور قتل دو گوں کو راجہناہید چاہتا تھا۔ ہرگز دوسروں کے والدین کو اپناؤالدین سمجھتے تھے اور دوسروں کے پیوں کو اپنے پیچے بروز میں دو گوں کے لئے ان کی مرت تک گزارے کا تہذیب کیا جاتا تھا۔ جو کام کرنے کے قابل تھے ان کو کام دیا جاتا تھا۔ فوجوں کو تعلیم سیاسی جاتی تھی۔ یہاں ایمپیوں اور مخدودوں کے ساتھ ہمدردی کی جاتی تھی۔ ہر آدمی کو اس کی ملاحت کے مطابق کام دیا جاتا تھا۔ جتنی چوریوں کو محفوظ کر کے نہیں رکھا جاتا تھا۔ کوئی اپنی زادت کے لئے کام نہیں کرتا تھا۔ چوریوں کو اور غدار ناپید تھے اس لئے گھروں کے دروازے کلے



تہذیلی آتی ہے۔ اس کے بعدے میں الگی تحریریں ہے کہ یہ اپنی خانہ انی درشیں مگر اب لوگ صرف اپنے والدین اور بچوں سے محبت کرتے ہیں اور بعض اپنی دات کے نئے محنت و مشقت کرتے ہیں ملact ور لوگ جاہزاد کی حفاظت میں تکمیل فیر کرتے ہیں اور پھر اپنی خندقول کے ذریعے محفوظ کرتے ہیں اور اپنی جاہزاد اور مال کی حفاظت کے لئے فوجیں رکھتے ہیں ہندوؤں میں یہ ستری دور ستایو گ یا سچالی کاملاً کھلانا ہے۔ اس زمانہ میں زیارتی تھی اور خواہشتوں لوگ زیادہ محنت کرتے تھے اور زندگی پڑھانے تھے کیونکہ زمین نہیں سافل سے سب کچھ دیدیجی تھے۔ لوگ پر امن، اصلاح، سودا اور یہک تھے۔ ہر دی ہزار برس تک زندہ رہتا تھا۔ اس کے بعد جو دور ستایو گ یا تاریخی کاملاً کھلنا ہے اس کے بعد سے انسان کی سرفت میں لائی داصل ہوئی۔ زندگی کی محنت محنت مگر میں جنگ، یہ ری فربت اور بھوگ نے انسان کو اپنی گرفت میں لے لیا۔

لیکن ہندوؤں میں ستایو گ اور کلیو گ ایک کے بعد ایک کر کے آتے رہتے ہیں اور آریک زندہ ایک سیاہ کے آئے کے بعد ختم ہو گا اور پھر دوبارہ سے ستری دور شروع ہو جائے گا۔ اور یہ ایک چکر ہے جو اس طرح سے جاری رہے گا۔ ہندوؤں میں یہ نظریہ موسموں کی تبدیلی کی وجہ سے پیدا ہوا۔ اکتوبر کی فصل کے بعد سردوی کا موسم جس میں خدا دا فخر ہوتی ہے اور لوگ محنت مندر رہتے ہیں۔ ہر اس میں آہنہ آہنہ کی تی ہے اور بلکہ ختنت محنت کے بعد زندگی میں بیچ بوپڑتے ہیں بیمل بلکہ کہ مون سون میں سیاہ آتے ہیں اور اس کے بعد ایک نیا سلطہ شروع ہو جاتا ہے۔

الخواروں صدی میں جس کی پورب کے دانش، اس وقت کے ملact سے سخت پیدا ہے تو اس کے رو مل میں رومانوی تحریک شروع ہوئی کہ جس میں زندہ حل کی گندگی ہے جگ آ کر بھی کا ایک رومانوی تصور پیش کیا گیا اسی کے تحت انہوں نے قدم زندگی میں ستری دور کی علاش کی کہ جس میں انسان فربت کے قریب تھا اور اس کی زندگی میں انتہائی سلاسلی اور صرفت تھی۔ یہ دانشور زندہ حل کے مسائل سے چھکارا اپنے کا حل یہ

تلقی کرتے تھے کہ انسان دنیا بارہ سے فطرت سے اپنے رشتے مغلوب کرے اور خود کو اس میں ختم کروے۔ کیونکہ اسی میں اسے صرف اور سکون ملتے گا۔

ہندستان کے مشہور موسخ کو کبھی نے شری دوڑ پر تعمیر کرتے ہوئے کہا کہ اب ان تک آوار قدریہ کی دریافت سے قدمی انسل کے پڑے میں جو کچھ ہے چلا ہے اس میں کسی شری دوڑ کا نہ کرو دیا آثار نہیں ملتے۔ انسان نے جانور کی زندگی سے لے کر اور اروارٹ کر تھی، اور ہاتھ سر کیا۔ اور ان کی وہ سے اس نے فطرت اور اس زمین پر قابو پیدا۔ انسان کی فطرت کے ساتھ چدو ہند اس قدر خخت اور جان بیوی تھی کہ انسان کی عمر بہت کم ہوا کرتی تھی۔ ترجمی شوابہ کی روشنی میں پتھر کا انسل ۲۰ مسل سے پوچھ دعویٰ صد زندہ نہیں رہ سکتا تھا بلکہ یہ صرور تھا کہ ابتدائی دور میں انسان مل جل کر اشتراؤ کی زندگی زیارت کرے۔ اگر اس کے پاس ضرورت سے زیادہ ہو تو عاقلوں و اس میں دوسروں کو شریک کر لیتے تھے۔ کیونکہ دوسری صورت میں نہایت گوشت کے خراب ہوتے کامیروں تھے۔ مگر اس دور کے انسان میں بالغ نہیں تھی اور وہ ضرورت سے زیادہ شکار نہیں کر رہا تھا۔ اس سے زیادہ شری دوڑ کی اور کوئی حقیقت نہیں۔

کوئی بوقت یہ شری دوڑ ہنسی میں نہیں بلکہ مستقبل میں ہے وہ اس کے حصے کے سئے انسان کو جدد ہند کی ضرورت ہے۔ اس نے تدبیخ کے خاتمہ پر ایک شری دوڑ کی جوش خبری ہے کہ جس میں تاہم ہر ایس کا خاتمہ ہوگا اور انسل کو تمام اکھ اور داد دار انبت سے نجات مل جائے گی۔

# مائنِ اکثریت

کسی بھی معاشرہ میں اقلیت کی حیثیت پری کمزور اور باذک ہوتی ہے کیونکہ معاشرہ جس کبھی کسی بحران کا فکار ہوتا ہے تو اس کی زندگی اقلیت پر ڈال کر ان کے خلاف فسادات کی قتل میں اپنے غصہ کا انعام کرتا ہے۔ اس کے نتیجے میں قتل و غارت کری ہوتی ہے 'لوٹ' مار ہوتی ہے اور سماں پر ہو دیں کے وہیں رہ جاتے ہیں۔ ان علاط میں اقلیت کے لئے ضروری ہے کہ وہ تاریخ سے سمجھنے ہوئے اپنے رحلات اور عمل کو اس طرح سے تخلیل دے کہ وہ اکثریت کے ساتھ امن و امان کے ساتھ رہے۔

کیونکہ کسی بھی اقلیت کو عدم تحفظ کا سب سے بڑا احساس ہوتا ہے، اس لئے اس کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ معاشری طور پر خود کو تمام دیکھ سے محفوظ کرے۔ اس سے میں ان سے جو غلطی ہوتی ہے وہ یہ کہ وہ کوشش کرتی ہے کہ حکومت کے اہم مددوں پر قبضہ کر جائے۔ اس سلطے میں وہ سازش اور جوڑو چڑ کے ذریعہ صرف اپنے لوگوں کو گے پڑھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ تمام عمل انھیں اکثریت کی نظرؤں میں سمجھا جاتا ہے جو یہ سمجھتے ہیں کہ اقلیت اس طرح کسی سازش کے ذریعہ انھیں اختیارات سے محروم کر رہی ہے۔ یہ انھیں اقلیت کے طائفہ سرم چلانے کا جواز میا کرتی ہے۔ اور یہ مطلب شدت کے ساتھ کیا جاتا ہے کہ اقلیت سے تعلق رکھنے والوں کو تمام اہم مددوں سے محروم کر دیا جائے کیونکہ ان کے اور اکثریت کے علاط میں جو ٹھیک ہے۔

اس طرح جب اقلیت معاشری طور پر صنعت و حرفت اور روزاعظ پر کامن ہو کر میں وسائل پر علب ماض کر لیتی ہے تو ان کی معاشری خوش حال اکثریت کی نظر میں لٹکتے آتے ہے کیونکہ اس صورت میں یہ استحکام جنگ کی صورت میں ابھرتی ہے اور اکثریت کے محروم طبقے ان کے خلاف ہو جاتے ہیں۔

اس لئے سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ کون سا طریقہ ہے کہ جس پر عمل کرتے ہوئے اقلیت اکثریت کے پسلوں پر پسلوں میں رکھے اور اپنے لئے معاشرہ میں عزت و اقدار حاصل اور

لئے؟ س کا حل یہ ہے کہ اقیت جس معاشرے میں بھی رہے وہ خود کو اتحصال ہلات میں تبدیل کرنے کی کوشش نہ کرے۔ اور اس بات کی کوشش کرے کہ علم و ادب، سائنس، صنعت و حرف، اور سیاست میں معاشرہ کی ترقی میں اضافہ کرے۔ مثلاً اس کی مثل شدہ میں پارسیکوں سے دی جا سکتی ہے کہ انہوں نے فلاں یام اور لارگوس کی بجود کئے تھے انہوں میں جہاں چہاڑہ کر حصہ لی۔ انھوں نے اسکول، اپنے محل، بخشش، سب خانہ، اور تفریحی مقامات بنائے کہ جس سے ایک یام آدمی کو فائدہ ہوا۔ اور اسی وجہ سے معاشرہ میں ان کے لئے عزت و وقار کا چیزوں پرداہ ہوا۔

اس کی دوسری مثال یہ سوریوں کی ہے کہ انہوں نے بحیثیت اقیت کے تاریخ سے بہت کچھ سیکھا اور ان کا عمل یہ رہا کہ جس معاشرے میں وہ رہے، اُبھی اپنی انفرادیت کو بھی انہوں نے برقرار رکھا۔ مگر معاشرے کی ترقی میں انہوں نے بحیثیت سائنس، ادب و شاعر، و انسور، فلسفی اور صنعت کارڈ، تایپر حصے کے پوری تندب کو آگے پڑھا۔ آج بھی امریکہ اور یورپ کے معنوں میں ان کی عزت اس لئے ہے کہ وہ معاشرہ کی ترقی میں حصے لے رہے ہیں، اور جب وہ معاشرہ کو کچھ دینے چیزیں تو معاشرہ بھی بجورہ ہتا ہے کہ ان کی عزت کرے۔

آن لئے اگر اقیت یہ چاہے کہ لوگوں کا اتحصال کرے اور اپنی ماحصلی حالت کو بہتر بنانے والے سارے شکر کے ذریعہ حکومتی اداروں پر قبضہ کر کے خوا، کو مضبوط کرے تو یہ راجحہ بھیش قسدات کی طرف لے جائے گا۔ نسل اذہبی اور فرقہ دارست کے فہدات اس کی پیداوار ہوتے ہیں لیکن اگر اقیت یام لوگوں کی فلاں و بہدوں کے لئے کام کرے اور ان کی ماحصلی حالت کو بہتر بناے، اپنے علم اور شور سے ان کی ذاتی سلیمانی کو بلند کرے۔ اس صورت میں معاشرہ میں اس کا وقار بلند ہو گا۔

اکثر، تلمیزوں کا راجحان یہ بھی ہوتا ہے کہ خود کو معاشرہ سے کافی کریمہ کر دیا جائے وہ جسمی طور پر پورے معاشرے کے بجائے مرغ اپنے بارے میں سوچ جائے۔ اس راجحان کے زیر اثر یہ خوا کو سمیت نہیں ہیں۔ اور علیحدہ سے اپنی بستیاں آہ کر کے اپنے

اسکول، ہسپتال اور دوسرے ملائم ادارے قائم کر لیتی ہیں۔ اس طرح سے معاشرہ

مکروں مکروں میں بیٹ جاتا ہے اور اس کی سوچ بھی کئی خانوں میں تعمیر ہو جاتی ہے۔ یہ  
ملحدگی اور تعمیر معاشرہ کو کمرد کر رہی ہے کیونکہ آج کی دنیا میں کہ جعل بر جنگ سٹریٹ  
سے - کوئی خود کو سمجھ کر کے ترقی میں رکھتا ہے۔ اور اس کی خانقینی روایتیں وہاں  
بخاریوں اور جنگی موں کو روکتے میں ناکام ہو جاتی ہیں۔ اس کی مثل ایسی کہ کوئی غایہ  
اور گندے جو پڑ کے پیچ میں خود کو صاف سخرا نہیں رکھ سکتا ہے۔

اس نے ملحدگی کے بجائے معاشرہ کے دھارے میں مل کر اس کی تعمیر و ترقی میں  
 حصہ لیا چاہئے اور یہی وہ طریقہ ہے کہ جو افراد میں کوئی صرف تحفظ دے گا بلکہ ان کی  
 علوفت میں بھی اضافہ ہو گا۔

## تاریخ اور ہجرت

وینا کی تاریخ نہیں قیام کوں، تو مون، جماعتوں اور مختلف افراد کی ہجرت عام رہی ہے۔

ہجرت کی وجوہات معاشری، سماجی اور فلسفی رہی ہیں۔ ایک عالم فرد ہو یا جماعت یا قوم، ان کی زندگی کا نیادی مقصود ہے رہا ہے کہ وہ کس طرح سے حالات کو سارے گارہ تاکر ن میں سکون دے، طبیعت اور سرت کے ساتھ رہ سکیں اور اپنی بیویوی ضروریات کو پورا رہ سکیں۔ مگر تاریخ کا عمل اس قدر وجہہ ہے کہ انسان کی خواہش بھی پوری نہیں ہوئی۔ خفری حالات، سے لے کر جنگ و جدل، تقلیل و غارت گری، اور جعلوں نے انسان کو جیتن سے ایک جگہ نہیں پہنچے دیا اور وہ اپنی حمل کی خلافت کے لئے ایک جگہ سے دوسری جگہ درپور رکارا مارا ہجرا تارہ۔

ہجرت کی اگر زندگی وجوہات کو ذہونہ اجائے تو تاریخ نہیں یہ ہوا ہے کہ جب بھی تھے ذہب کی تیغی شروع ہوئی یا مٹنے لئے ہی فرقہ پیدا ہوئے تو ان لوگوں کا اکثریت کے ساتھ رہنے مشکل ہو یا کوئی کم نہیں ذہب اور فرقے کے عقائد کے تحت وہ اکثریت سے کہ جاتے تھے۔ اور اس طرح سے کہ کرو دا اپنے ہم عقائد ساتھیوں کی ایک جماعت ہائی تھے اور اس میں بند ہو کر خود کو اس قدر محروم کر لیتے تھے وہ شدی ہیاہ اور سابق تعلقات میں وہ کسی دوسرے کو شریک نہیں کرتے تھے۔ اس وجہ سے اکثریت ان سے بد فہم ہو جاتی تھی۔ اور ایک لحاظ سے وہ اپنی خوار قصور کرتے تھے کہ جھنوں نے انھیں پھوڑ کر اپنی برادری میکھ دیا ان اور ان میں اپنی راہی کے تمام راستے بند کر دیے اب ہتنا اکثریت کارویہ بچ رہا ہے اس قدر یہ اپنے خوس میں جھپپ جاتے تھے اور اپنے عقائد اور رسم و رواج میں سخت ہو جاتے تھے۔ اکثریت کا ظلم و تشدد اور ان کا باقاعدہ برداشت رویہ ان کو کیس میں سمجھ رکھا تھا۔ اور جب حالات حد سے بڑھ جاتے تھے تو اس وقت یہ ہجرت کر کے ایک اسی سرمن میں چھے جاتے تھے کہ جمل وہ اپنے عقائد کے سلسلہ میں آزاد ہو۔ ہجرت سوی یہ اسرائیل کو ای کی لئے صرف سے ہجرت کرائے چھے تھے، کہ وہ فرعون کے ظلم و تم

سے محفوظ ۲۰ جائیں۔ لیکن مل ابتدائی دور میں میساںوں کا تھوڑا جو چھپ کر نہ ہی جدات

**کرتے ہیں اور جب بھی الحی جل الماء ۱۰** لگانے والوں پر بھرت کر کے  
چلتے ہیں۔ اسلام کے ابتدائی زمانے میں جتنی اور مدد کی بھرت کی وجہات بھی لیکے  
جیں۔

جب امریکہ کی دریافت ہوئی تو یہودیوں کے علاوہ میساںوں کے بہت سے فرقے کر  
جن کے متفاوت جمیعت کے الگری فرقوں سے مختلف تھے وہ بھرت کر کے دہل پڑے  
جئے تھے اگر دہل میسحدہ رہ کر آواری کے ساتھ اپنے نہیں عقائد کے تحت نہیں گزار سکتیں۔  
نہ بھی مرکب میں ایسے فرقے دور روز از کے علاقوں میں ترقی یافتہ دیباے کے ہوئے اپنے  
رسوم و رواج کے تحت رہ رہے ہیں۔

اکثر یہ ہوتا تھا کہ نہیں فرقے اکثریت کے قلم و شندو سے بچتے کے لئے پائولو،  
صرراوں، جنگلوں اور غیرہ بادشاہ علاقوں کو پسند کرتے تھے کہ جہل پر ہمگی کا ہبہ نچا مشکل ہو۔  
رأستہ دشوار گزار ہوں، زیسیں غیر ہوں، اور عالیہ اپنی زرخیزی کی وجہ سے حکومت و  
ہمگوں کی نگاہ میں نہ ہو اس نے حسن بن صبح نے اسایلیوں کے لئے قلعہ نبوت پہاڑ پر  
تعمیر کرایا تھا۔ اور یہی وجہ تھی کہ دراز فرقہ کے لوگ شام و لبان کی پہاڑیوں میں پناہ گزیں  
ہوتے تھے۔

اس دراز اور دشوار گزار علاقوں میں جنے کے بعد یہ نہیں فرقے ایک لحاظ سے  
دنی سے کٹ جاتے تھے اور اس محدود راحتوں میں ان کے عقائد اور اس کے رسماں و روان میں  
شدت حالتی اس کا تنسیں یہ ہوتا تھا کہ ایک طرف ان کی صفاتیں اور ذاتیں اس  
سمنے ہوں میں رہ کر پوس نہیں چڑھتی تھی۔ اور دوسرے یہ کہ اکثریت ان ہمگوں کی  
ترنالی اور کام سے فداہ نہیں کرتی تھی اور اس طرح یہ بھرت دنوں کی پس مادگی کی وجہ تھی  
تھی۔

تینوں میں بھرت کی مختلف شیلیں اور اسی اختلاف کی وجہ سے ان کے اثرات بھی  
مختلف ہوئے۔ مثلاً جب امریکہ "آئنڈیا نہیں لینڈ" دریافت ہوئے تو اس علاقوں میں ایک

بڑی تعداد یورپی اقوام کی بھرت کر کے گئی۔ چونکہ یہ لوگ تعلیم اور فن طور پر دہل کے مقاوم پاشندوں سے زیادہ ترقی یافت تھے اس لئے انہوں نے ان کی ریبوں پر قبضہ کر کے ان کا قتل نام کی اور جو پیٹ گئے وہ دودرا دراز کے عاقول میں دھکلی دیئے گئے۔ پاربر کے اس عمل نے مقاوم پاشندوں کی آبہی کو کم کر دیا اور ساختہ ہی ان کی تمام تنصیب و شفافت کا خاتم ہو گیا۔ یہیں تک کہ جب ان میں مراجحت کے تمام آثار ختم ہو گئے تو انہیں محفوظ عاقول میں ختم کر دیا گیا۔

یوں تو افریقہ میں بہت سے یورپی پاشندوں نے بھرت کی گرفتاریاں خور سے جنپی افریقہ میں انہوں نے اس محل کو ہیرایا اور مقاوم آبہی کو جنگ و قتل عام کے ذریعہ پیچھے دھکلی کر ان کی ریبوں پر قابض ہوتے رہے گریبل پر امریکہ یا آمریکیہ کے پاشندوں کی طرح مقاوم افریقی پاشندوں میں مراجحت ختم نہیں ہوئی بلکہ اس میں سیاسی شور کے ساتھ ساختہ شدت آئی اور سفید فام اقلیت کے خلاف ان کی تحریک بڑی طاقت دو ہے۔

چونکہ امریکہ "آمریکیا" نیوزی لینڈ میں یورپی صابریں کو دسجع ملا تھا مل گئے۔ اس لئے انہوں نے اپنی تنصیب و تمدن کو یہاں تک کہ صرف ہائی کیا بلکہ اسے فروغ دا جو یاریں وہ اپنے دہن کی لے کر دہل گئے تھے، ان یادوں کو انہوں نے برقرار رکھا ہے۔ آبہو نے اپنے شہروں کے ہم اپنے ملک کے شہروں پر رکھے، اس لئے جن امریکہ اور کینیڈا میں یورپ کا ہر شرکی جاتا ہے۔ چاہئے وہ لندن ہو یا اچمنز یا ہریس، ان ملکوں میں ان صابریوں نے یورپی شفافت کو پھیلا کر اسے مقیبل ہاوا گرا اس کے بعد جو آج بھی یہ لوگ اپنی جریں اپنے پر اے ملکوں میں ڈھونڈتے اور ان پر فخر کرتے نظر آتے ہیں۔

بھرت کی یہ مثل یورپیوں کی قلطینی آمد ہے۔ تاریخ میں یہودی یہش بھرت کے عمل سے دوچار ہے۔ انہیں کبھی اسیں سے نکلا گیا تو کبھی انگلینڈ سے، کبھی روس میں ان کا قتل عام ہوا تو کبھی جرمنی اور فرانس میں ان پر تشدد ہوا۔ اس لئے جب یہ بھرت کر کے قلطین میں آنا شروع ہوئے تو اس وقت یورپی یہودی تعلیم اور فن ساختک میں عربوں سے زیادہ ترقی یافت تھے۔ اس لئے انہوں نے تشدد اور طاقت کے ذریعہ عرب قسطنطینیوں کو اس



افرقہ کی طرح فلسطینیوں نے ان کی مراحت کی اور کمل طور پر بھی بھی تھیار نہیں  
ڈالے اور وقت کے ساتھ ان کی مراحتی تحریک انتہائی طاقت ور ہو گئی ہے۔

بھارت کی ایک قسم خوبی بندوں سنان کے نہل پاشدوں کی میتوں معاشری ضروریت کے  
تحت سری ناگاتے رہے یہاں تک کہ ان کی آبادی کا ایک بڑا حصہ دہلی پر آباد ہو گیا۔ سبب  
تک یہ لوگ معاشری اور سیاسی طور پر بہت ماندھتے ان میں اور ستمبھیوں میں تهدیات پیدا  
نہیں ہوئے۔ مگر جب ان کی معاشری تیزی تو یہ چھپے ہوئے تھنڈات سانے آنے لگے  
اور پہلا خود ایک خسروں کی قصومی مغل افشار کر گئے اس تصدوم میں جعلی بندوں سنان کے  
تہل پاشدوں کی ہمدردانہ سری ناگاتے تملون کے ساتھ ہیں۔

بھارت کی ایک خلول وہ تھی کہ جس میں لوگوں کو ویراستی علام ٹاکر دو مرے مکون  
میں لے جائیا یا بخشش مزدور کے انھیں یورپی تو آبادیات میں منتقل کیا گی۔ ان میں افریقہ  
کے پاشدوں ہیں کہ جو امریکہ اور جنوب افریقہ میں لے جائے گے۔ اور آج بھی یہ  
تہذیبی طور پر کئے ہوئے اپنی جزوں کی تلاش میں ہیں۔ اس طرح اگر بیوں نے  
بندوں سنان کی ایک بڑی تعداد کو افریقہ، جنوب افریقہ اور جنوب شرقی ایشیا کے مکون  
میں ہماروں مزدہ، مغلی بندوں سنان کی یہ آبادیاں ان مکون میں آج بھی اپنی زبان اور پلک کو  
علیحدہ رکھ کر ہوئے ہیں۔ اور اس وجہ سے اب ان میں اور مقامی پاشدوں میں تھنڈات بڑھ  
رہے ہیں۔

جب صورجن کے خلاف اس قسم کے تھنڈات ابھرتے ہیں تو اس صورت میں وہ  
دگ کیسے بدل بخوبی بھارت کر کے یا تو اپنے دھن دالیں جانے کا سرچنے ہیں یا پھر یہے ملک میں  
جانا چاہتے ہیں کہ جمل وہ محفوظ رہ سکسی۔ مثلاً یونیورسٹی سے نکالے گئے بہت سے لوگ داں  
بندوں سنان دیا مسکن پلے آئے یا دوبارہ سے بھارت کر کے برطانیہ وہ گھر یورپی ممالک میں آباد ہو  
گئے۔

اس طرح آج یورپ اور امریکہ میں ہو یا کھلی و بندوں سنانی بھارت کر کے چلے گئے

ہیں۔ وہاں سے وہ اب بھی شخص کی عاش میں اپنے آبائی ملکوں میں واپس آتے رہتے ہیں۔

بھرت کا عمل چاہے سیسی وہ بات کی ہے یا ہماسی وہ بھی اور سماں۔ یہ عمل  
ہمارے کی تحقیقی ملادیتوں کو ختم کر رہا ہے۔ ایک مرتبہ اپنی سرمنی پر ہوڑ کر بے جذب  
ہوئے سے عدم تحفظ کا احساس ہے جو تمہارے ہاتھ میں جا کر یہ لوگ آپ ہوتے  
ہیں ان کے لئے دبال کی زبان اور بھرت کو اختیار کرنا مشکل ہوتا ہے۔ کوئی خود کو ختم کر  
کے دشکے در پر اور پر اختیار کرنا سلسل اور آسان نہیں۔ اس عمل میں کسی لسون کو قریبل  
دنی پڑتی ہے۔ مثلاً امریکہ میں کہ جان سب یہ صاحبوں ہیں۔ جس بھی ان لوگوں کو جو انگریزی  
زبان میں بولتے ہیں بھرتوں کے جلتے ہیں تو دبال پر لاقداہ سماں کا سامنا رہتا ہے۔  
دبال نہ جانتے کے سب یہ معاشرہ سے کٹ کر صرف گھر کی چوریوں تک محدود ہو  
جاتے ہیں اور جب ان کے پیچے انگریزی سمجھ لیتے ہیں تو اپنے مل پاپ کو محل سمجھ کر  
انہیں اپنے سے آمُزز بھیجتے ہیں۔ اس طرح پہلی نسل بھرت کے ملنے قریان ہو جاتی  
ہے پہلی بھک کر آنے والی کئی سلسلیں اس کلپن کو تہست آہتہ اختیار کر کے اس میں ضم ہو  
جاتی ہیں۔ ایک عرصہ تک گھر کا کلپن اور معاشرہ کا کلپن ان کی دفاتر وہاں رکھا ہے۔  
وہ ملک کے جان سے لوگ بھرت کر کے جاتے ہیں اس کا معہ شر بھی اس سے لاڑ  
ہوتا ہے۔ مثلاً اری جرمنی میں دانشوروں اور سامنے اتوں کی ایک ہیں قداد اسے  
بیوپ اور امریکہ میں بھرت کی، اس کا اڑ جرمنی پر یہ ہوا کہ ان کی بیوہ دیساں قتل اور  
باصلحت لوگوں سے خلیل ہو گئی۔ دوسرے خود بھرت کرے والے متڑ ہوئے کوئی کوئی  
انہوں نے اپنے فن اور شبہ کے بجائے روزی کے سنتے دھرمے کام کے اور ان طرح  
اپنی تحقیقی ملادیتوں کو ضائع کر دیا۔ جرمنی کو جنگ کے بعد اس تھیس اور اکرے میں  
ایک عرصہ تھا۔

جس اس صورت میں سے تیری دنیا کے ممالک دچاڑ ہیں کہ جب ان ملکوں کی  
سیسی و معاشری حالتی وجہ سے باصلاحیت لوگ بھرت کے پڑے جاتے ہیں تو یہ

معابرے زمیں و لھری طور پر جس ماندہ ہوئے چلے جائے ہیں اور جسیں ماندیں اسیں اس پر  
مجبوہ کرتی ہے کہ وہ ہر شعبد میں اور ہر منصوبہ بندی کے نے غیر علی ہجرت پر بھروسہ کریں۔

## تمام تاریخ ہم عصر تاریخ ہے

مشور اطلاوی ملکر کوچ نے تاریخ کے سلسلہ میں بہت کمی کی کہ ہم قدم تاریخ کو زندہ حل کی تھا سے رکھتے ہیں اور تاریخ کے ان پسلوؤں سے اور ادوار سے دلچسپی لیتے ہیں کہ جن کا تعلق ہمارے حل اور اس کے سائل سے ہوتا ہے اور جو حل کی چیزوں کو کھینچنے میں مدد دیتے ہیں۔ اس وجہ سے مختلف حالتیں میں تاریخ کے مختلف عمدوں سے دلچسپی رہی ہے اور ایک خاص بہول اور خاص تھنوں کے تحت تاریخ کے خاص خاص شعبوں اور پسلوؤں کا مطالعہ کیا جاتا ہے اور ان پر تحقیق ہوتی ہے۔ خلادم نشہ ٹائیں میں یونیل اور روی گلبر سے دلچسپی پیدا ہوئی اس کی وجہ پر تحقیق کیا اس عمد میں صور "بجسہ ساز" موسیقار اشہر و ادب اور موسیقار اپنی چیلنجی ملا جتوں کا انعام کرتے رہے تھے اور یورپ میں گلبر کے ان پسلوؤں پر دلچسپی پیدا ہوئی تھی۔ لوگوں میں گلبر کے ہارے میں ایک نوق پیدا ہوا تھا اس نے انھیں اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ ان کے سامنے تاریخ کا ایک ایسا حمد ہو کہ جس گلبر سے وہ سمجھے سمجھیں اور اس سے متاثر ہو سمجھیں۔ اور جو کچھ اس میں موجود ہے اس میں مندرجہ افذاذ کر سمجھیں۔

یونیل اور روی گلبر کی خیال ڈھینی نمیں یکوڑ تھی۔ اور ان کے موضوعات میں جویں دست تھیں۔ نشہ ٹائیں کے فن کارو دانشور بھی نہ ہمیں اثرات سے نکلنے کی بدد جدد کر رہے تھے۔ اگرچہ انہوں نے نہ ہمیں موضوعات کو انتیار کیا اگر ان موضوعات کو یکوڑ رنگ میں ذہل رہا اور کوشش کی کہ ان کے ذریعہ فی خوبیوں اور باریکوں کا انعام کریں

جب انعاموں میں روہلوی تحریک شروع ہوئی تو انہوں نے زندہ حل کی ترقی سے شدید بیزاری کا انعام کیا۔ سیاسی نظام کی سازشوں پلاد شدود امراء کی عیشیوں کو اور امیرہ غرب کے فرق نے ان کو اپنے زندہ سے غفرت رہا اور دہل کے طور پر انہوں نے قدم عمد کے انہاں اور اس کی تاریخ میں دلچسپی لی کہ جب وہ فطرت سے جزا ہوا تھا۔ اس کی زندگی میں ساری تھی نہ رہاست تھی نہ قاتم۔ اور انہوں کے درمیان بخیر غرض کے

## عقل درستہ نہ۔ بدالوی کریک والوں کے لئے یہ تکمید اور لفڑ سے بلاہواں محبوب بن گیا۔

جب خود دس صدی میں یورپ میں یورپن اور روم کی بیننے سے رجھی پیدا ہوئی تو اس کی وجہ بھی اس دور میں یورپی اقوام کی وہ سرگرمیاں تھیں کہ جن کی وجہ سے افریقہ و ایشیاء میں اپنی نو آبادیات قائم کر رہے تھے اور یورپی ٹکری کی برتری و افتخاریت کے قائل ہو کر اسے دنیا میں پھیانا چاہئے تھے۔ اس تحقیق کے ذریعہ انہوں نے یورپی ٹکری جیسی یونانی اور رومی ٹکریوں سے طاریں۔ ان دونوں میں ایک طرف یونانیوں کی فلک، راش، اور فسفانیہ گمراہی تھی تو رومیوں کے بدل فوجی طاقت و شہنشوخت فتوحات اور بڑی ساخت کا قیام تھا۔ امّل یورپ ان دو لوگوں کے دارث ہو کر خود کو اس کا امّل ثابت کر رہے تھے۔ اس تحقیق کا اثر یورپ میں رہنے والے یورپی دانش و رہنما اور مفکرین پر یہ ہوا کہ انہوں نے اس کے رد عمل میں سائی تنسیبلوں پر تحقیق شروع کی ہاکہ اس طرح وہ امّل یورپ سے رہنی و نکری خوار پر مقابلہ کر سکیں۔ اس حکم میں ان میں اسلامی تاریخ و تمدن سے رجھی پیدا ہوئی اور اس میں تحقیق شروع کی۔

عبد ربانیہ میں جب کہ حکومت ان بیلت کا پر چار کرتی تھی کہ صرف ان کے عمد میں ہندوستان کو ترقی ہوئی اور انہوں نے ہندوستان کو زندہ ہی آزادی وی تو اس کے جواب میں قوم پرستی کے تحت مغل تاریخ پر کام ہوا ہاکہ یہ ثابت کیا جائے کہ ہندوستان مغل عمد میں ایک خوش حل اور ترقی یافتہ ملک تھا اور اس دنہ میں کوئی نہ ہی فرقہ و امت نہیں تھی اور ہندو و مسلم آہم میں مل جل کر رہے تھے۔

اس لئے بب یہ کہا جاتا ہے کہ تمام تاریخ زندہ حل کی تاریخ ہے تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ زندہ حل کے مسائل، بحران اور تنازعہ وہ اہم عناصر میں کہ جن کی وجہ سے گذرے ہوئے اور اس کے خاتم پسلوؤں سے رجھ کر پیدا ہو جاتی ہے۔ اور کسی قوانین گذرے والیات سے تفصیلی طور پر سکون ماحصل کیا جاتا ہے اور انھیں یہ سورپناہ گھر کے استعمال کی جاتی ہے اور کسی ان سے سیکھتا ہے کہ اس دور میں یا غلطیں، یہ تھیں اور انہوں

نے، پہنچے دور کے مسائل کا کام حل خلاش کیا تھا؟ جب حالات بدلتے ہیں تو پھر اس کے ساتھ روپیں اور نقشوں بدل جاتے ہیں اور اس کی مناسبت سے کوئی اور تاریخ کا محمد اس کی وجہ سے یہتا ہے۔ اس نے معاشرہ میں تمام گذروی ہوئی تاریخ سے ایک دم روپی پیٹا نہیں ہوتی۔ یہ تاریخ ”تینیوں“ ٹاروں ”انجمن“ اور دوسرے مختلف میں گھونٹوار رہتی ہے، وقت آنے پر اسے پہرا کیا جانا ہے اور اس کا استعمال کیا جانا ہے۔

یہی وجہ ہے کہ ہر حد میں تاریخ کے مختلف ادوار سے روپی ہوتی ہے اور زمانہ حل قدم کو اپنے نظرودت کی روشنی میں بیان کر کے اس سے سمجھا جائے۔

تاریخی حقائق خود بولتے ہیں

۱) پونک ایک زندگانی کے تاریخ سیاست اور فہم بہب کے لئے استعمال ہوئی اس وجہ سے  
 یہ علم تھل افقار میں رہا اور اس کے ذریعہ حقائق کی سچائی خلاص کرنا، یا ان کو صحیح ثابت کرنا  
 ممکن نہیں رہا۔ اس لئے اخبار ویسی صدی میں اس بات کی کوشش ہوئی کہ تاریخ کو ساخت  
 ہا کر، اس کے قوانین مرتب کر کے اس کو پہنچا بسط ایسا علم ہادیا جائے کہ پھر کوئی ملک، یا  
 جماعت اسے اپنے مظلومات کے لئے استعمال نہ کر سکے اور اس کے ذریعہ سچائی تک  
 پہنچا ممکن ہو سکے۔

اس مقدمہ کے لئے اس بات پر نور دیا گیا کہ موسخ کامیم یہ نہیں کہ وہ کوئی فیصلہ دے۔ بلکہ موسخ کامیم ہے کہ وہ خاتم کو جمع کرے۔ ان کو ترتیب دے۔ اور پھر یہ خاتم جو  
پولیس کے اور اتنی جعلی کا اعلان کریں گے۔

لیکن تاریخ کو اس طرح سے تکمیل دینے کا کام اس نے تاکہم رہا کہ حقائق خود نہیں  
رولتے ہیں ان کی جیشیت مغلیے "سرد" اور برف کے مکملوں کی مہندزوں ہی ہے اور دراصل  
یہ سورج ہے جو ان حقائق کو مگری رہتا ہے۔ انھیں زبان رہتا ہے اور انھیں اس قابل ہاتا  
ہے کہ ان کی بات سنی جائے۔ محل حقائق کو جمع کرنا یا واقعات کو اکٹھا کرنا تاریخ نہیں۔  
اس طرح سے یہ بے بعد اور بے جان ہو کر بغیر کسی مضمون کے رو جاتے ہیں۔ محل حقائق  
نہ تو اپنا پس سخن پیلان کر سکتے ہیں۔ اور شد و ہبادت و اڑات کا تجزیہ کر سکتے ہیں۔ مغلیے ایک  
سلامی تاریخی حقیقت یہ ہے کہ "ہندوستان پر محمود غزنوی نے حملہ کیا" اگر محل اس  
واقعہ کو بیان کیا جائے تو یہ تاریخ کے عمل کو سمجھنے میں کوئی مدد نہیں دے گا کیونکہ اس ایک  
روزگار کے پیچے بہت سے عوامل تھے۔ محمود نے یہ حملہ ایکلے نہیں کیا تھا اس کے ساتھ فوج  
تھی، اس طبقہ فوج کو گھوڑے تھے، بادر و اری کے جاؤ دئے تھے اور صرف فوج ہی نہیں تھی بلکہ اس  
فوج کے ہمراہ عام لوگ بھی تھے۔ ان۔۔۔ کے اجتماعی عمل سے محمود کا ہندوستان پر حملہ ہو  
سکا۔ پھر اس کے بعد یہ سوالات آتے ہیں کہ اس حملہ کا ہندوستان میں کیا رد عمل ہوا؟ اور

اس را عمل میں حکر انوں سے لے کر زیندار اور عام لوگ سب ہی شریک تھے اب جب تک ان کے جذبات، احتمالات اور خیالات کو معلوم نہیں کیا جائے گا اس وقت تک یہ واقعہ بھی ایک سادہ واقعہ رہے گا۔ مگر جب سورخ اس واقعہ کی پر تسلیم کو نہ شروع کرے گا تو پھر اس کے مختلف پہلو سامنے آتا شروع ہو جائیں گے۔ پھر سانچت سیکل پر خود نہیں ہو جاتے بلکہ ذہن میں سواں بھی آتے ہے کہ "خ" محمودی لے ہندوستان پر کیوں حمل کیا؟ اور ہندوستانی حکر انوں نے محمود پر کیوں حمل نہیں کیا؟ اس سوال کا جواب ڈھونڈتے تو دوسری جانب سے معاشری و سیاسی حرکات کا تحریر کرنا ہو گا اور اس موقع پر کام طالعہ کرنا ہو گا کہ جنہوں نے تاریخی عمل کو پہلی بار بھی نہیں کیا۔ اس طرح ایک واقعہ اور ایک حقیقت کے رو گرد کئی وقایات و حقائق ہوتے ہیں۔ جب تک ان کی تحریر نہیں کی جائے۔ ان کی تاریخات قیل سیکی جائیں۔ اس وقت تک تاریخی عمل کو ہم نہیں میں ہتھا۔

اس سند میں سورخ کو بس مشکل کا سامنا ہوتا ہے وہ یہ کہ واقعہ قہاضی میں ہو چکا ہوتا ہے۔ وہ اس واقعہ کے بارے میں بیان پڑھتا ہے اور پھر یہ تصور کرتا ہے کہ واقعہ کب اور کس زمانہ میں ہوا۔ اس وقت کے ملات کیسے تھے؟ ان حالات کے پہلے مظاہر میں وہ واقعہ کی وجوہات اور نتائج نہ لکھتا ہے اور ان کا تحریر کرتا ہے۔

معطیہ ظریف کے مختلف ہونے کی وجہ سے سورخ نہیں ایک ہی واقعہ سے مختلف نتائج حاصل ہیں۔ مثلاً یہ ایک حقیقت ہے کہ روایی سلطنت کا زوال ہوا۔ یہ زوال کیوں ہوا؟ اس پر کئی سورجوں نے اپنے تصدیق ہے۔ ظریف کو بیان یہ ہے۔ کوئی اس زوال کا سبب نہ ہب اور بربریت کو قرار دلتا ہے کوئی اس کی وجہ امراء کے طبقہ کا عورن اور ان کی عیاشیجس کہتا ہے۔ تو کوئی اس زوال کا سبب سل کی خرابی قرار دلتا ہے کوئی کہتا ہے کہ زوال اس وجہ سے ہوا کہ روایی سلطنت میں آب و ہوا اور ماحول دل گیا تھا۔ زراعتی زمین کے خبر ہو جاتے کی وجہ سے حکومت کی تمدنی محنت گئی تھی۔ کسان بیرون گار ہو گئے تھے اور محروم لوگوں کی تعداد میں اس طرح اضافہ ہو گی تھا۔ اس کے بر عکس کچھ سورخ اس زوال کی وجہ غلامی کے اثر سے کا زوال تھاتے ہیں کہ جس کی وجہ سے روایی حکمران طبقوں کو جو وقت ملactedہ ختم ہو

گی، اور پھر اس زوال کی ایک وجہ امیروں اور غریبوں کے درمیان طبقائی تسلیم تھا کہ جس

نے روی معاشرے کو بخوبے کر دیا۔ اور جب اس پر جرم فیلوں نے حملہ کیا تو  
ان کا وظیع کرنے والا کوئی نہیں تھا۔ تاکہ بی کے نظریہ کے تحت روی سلطنت کے سامنے جو  
چیز تھے وہ اس کا سورج جواب نہیں دے سکی۔ اور امراء نے تمام مراعات خود سے لیں اور  
غربیوں کو نیچہ کر ادھ سوا کر دیا۔ جس کی وجہ سے جب سلطنت خطرے میں آئی تو حکومت نے  
سردمیری کا اعلان کیا۔

ان مختلف نظریے نظر نے روی سلطنت کے زوال کے واقعہ کو مختلف اندازیں  
پیش کیا اور ہر ایک نے اپنے مختلف نظر کو درست ثابت کرنے کے لئے دلائل بھی دیے۔  
اس نے حقیق خود سے نہیں بولنے بلکہ انھیں سوچنے اپنے مختلف نظر کے لئے بولنے پر  
محجور کرتا ہے۔ اور اس طرح ان کو ایک معلوم رہتا ہے۔

## تاریخ اور فیصلہ

مورخ تاریخ کو لکھتے ہے کسی واقعہ اور شخصیت کے بارے میں اس وقت فیصلہ کرتا ہے جب کہ وہ واقعہ چکا ہوتا ہے۔ یہ فیصلہ وہ اس وقت رکتا ہے جب کہ وہ اس کا مقابلہ تاریخ کے دوسرے واقعہ سے کرتا ہے اور ان کے اثرات کا تجزیہ کرتا ہے۔ اس نے مورخ کے نصہ کا دل بعد اس مواد پر ہوتا ہے جو کہ مورخ کو متین ہوتا ہے۔ اور اس مواد کی بنیاد پر وہ کسی واقعہ دور یا شخصیت کے بارے میں کوئی رائے قائم کرتا ہے۔

تاریخ نویسی میں یہ یک اہم سوال رہا ہے کہ کیا مورخ کو تاریخی واقعہ کوئی فیصلہ دن چاہئے یا سیں ۱۰۰ سی کی مخالفت کرتے ہوئے بر طفہ اپنی مورخ ہٹولیڈنے یہ کہا کہ مورخ کا کام اعلیٰ فیصلہ دینے کا نہیں۔ کیونکہ ہم میں سے کوئی بھی انسان کے دن کے رانوں سے والف نہیں ہوتا۔ اور بھائی مذہب کی تو یہ روایت ہے کہ دوسروں کے بارے میں کوئی فیصلہ مت کرو ایسا نہ ہو کہ تمہارے بارے میں فیصلہ کیا جائے۔

ہٹولیڈن اس بات پر نظر رکھتا ہے کہ مورخ کی میثیت ایک جاموس کی ہوتی ہے جو کہ مقدسہ کی پیچیدگیں کو سمجھا کر سچائی اور حقیقت کو شکار کرتا ہے۔ اس نے مورخ کا کام یہ نہیں کہ کسی کو قصور دار نظر آئے۔ اس کا کام یہ ہے کہ ماہی کی اس طرح سے تکمیل کرے کہ بھیں کہ وہ حقی اور اسے اپنی مرضی کے مطابق وحالتے اور بدلتے کی کوشش نہ کرے بلکہ ہر دن ان غلر کے ساتھ خلاش کرے اور تحقیق کرے کہ بھی میں کیا ہوا تھا۔ اس مقدمے کے لئے اسے خود اپنے ذمہ کو خالی کر کے تمام تضليلات سے پاک کرنا ہو گا۔ اس لئے اگر وہ کوئی اخلاقی فیصلہ رکھتا ہے تو یہ فیصلہ اس کی راہ میں رکھاٹ بیٹھ جاتا ہے۔

اگر تاریخ کوئی دبہ کے تسلیم میں لکھا جائے گا تو اس سے تاریخی سچائی مبتلا ہو گی۔ اس کی مثل یورپ میں کیتھوک اور پوئیٹ نظ نظر سے اور ہمارے ہل شید و منی نظ نظر سے لکھی گئی تاریخ ہے اس میں مورخ فیصلوں میں گھر جاتا ہے اور واقعہ کی سچائی ان میں کھو جاتی ہے۔ ہوتی ہے کہ اگر نظریاتی گروہ جو جو تم کرتے ہیں تو وہ اس کا

اخلاقی ہواز پڑ کرتے ہیں۔ اور اگر کسی جو اتم و دسر اگر کہ کرنے سے تو اس پر وہ اخلاقی فیصلہ

دے دیتے ہیں۔ اس وجہ سے ان فیصلوں کی کوئی اہمیت نہیں رہ جاتی ہے۔

اس کے بعد عکس ایک درستے موسخ ایسی زکر برلن کا کہتا ہے کہ ایک موسخ کو نیصہ ضرور رہا جائے چاہے اسے کوئی پنڈ کرے یا نہ کرے۔ کیونکہ یہ ایک اختلال خطرناک افراد ہو گا اگر ہم نیزوں تیوریٹک بیاہلر کے بارے میں کوئی فیصلہ نہ دیں اور اسیں تزار پر جبوز ریں۔ وہ مزید کہتا ہے کہ اخلاقی فیصلہ سے انکار کا مطلب ہے کہ عالی حکوم اور سنسن کو خطط مسلط کر دیا گیہ ہے۔ یہ کہ تاریخ سائنس نہیں ہے اس لئے واقعہ کے بارے میں چارے جو خیالات ہیں۔ اُنہیں یہاں نہ کرنا غیر فطری ہو گا۔

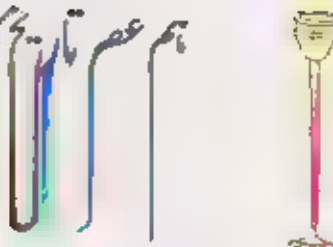
تاریخ میں ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ کیا اسلامی معاشرہ کی اخلاقیات اور تاریخ کی اخلاقیات ایک ہوتی ہیں؟ اگر ان میں فرق ہے تو تاریخی واقعہ کو عام اخلاقی اصولوں پر نہیں پر کھانا چینے۔ اس مسئلہ میں یہ گل کا کہتا ہے کہ تاریخ میں شخصیات اپنا مشن پورا کرنے کی غرض سے اگر اخلاقی اقدار کی پرواہ نہ کریں تو یہ ان کے لئے جائز ہے کیونکہ وہ اس سے بھی بیہکر، یک اعلیٰ مقصد کی سکھیل کر دی جو تو ہی ہے اس لئے وہ اگر اپنے مخالفوں کو قتل کر سکتے ہیں۔ اُنہیں زہر دے کر مراتے ہیں اور ان کے خلاف سازشیں کرتے ہیں۔ تو یہ جائز ہے۔

جب شاہ جہان نے اپنے بھائی شہزادہ خسرو کو قتل کر دیا۔ تو اس وقت کے موسخ صبح کہنہ ہے اس قتل کو جائز قرار دیتے ہوئے یہ دلائل دئے کہ اس طرز سے بہ شہادت اپنے خاصین کو راستے سے ہٹا کر لکھ د سلطنت کو خون ریزی اور قتل عام سے بچا ہے اور سلطنت کو احتجامہ رہتا ہے۔ اگر یہ دلیل صحیح ہے تو اس کے تحت اور سکو یہ اپنے بھائیوں کو جس طرز سے قتل کرایا ہے وہ بھی جائز ہو جاتا ہے۔ اگر تاریخ کو اس نظر نظر سے دیکھ شروع کر دی جائے تو پھر تمام ظالموں، آمرؤں، احتصل کرنے والوں کے قلم و ستم کا جواز مل جائے گا۔ اور وہ تاریخ کی عدالت سے چھوٹ جائیں گے۔

اُن سے تاریخ لکھتے ہوئے موسخ کو اخلاقی بنیادوں پر فیضے دینے چاہیں تاکہ ان کے

جرائم کی سزا اپنی تاریخ کی عدالت میں مل جائے اور دنیا کے ماننے والے کے گرام آ جائیں اور اپنی یہ احساس ہو کہ تاریخ کی سزا سب سے کڑی ہوتی ہے۔

## ہم عرصہ تاریخ کا لکھنا



لے کسی بھی صورغ کے لئے ہم صرف تاریخ کا لکھنا ایک مشکل ہم ہوتا ہے، کیونکہ اس تاریخ کو پڑھنے والے جن لوگوں نے رکھا ہوتا ہے وہ زندہ ہوتے ہیں۔ ان میں سے اکثر اس تاریخی عمل کا ایک حصہ ہوتے ہیں اور اس لئے تاریخی واقعات اور شخصیتوں سے ان کا خذباتی لفظ ہوتا ہے۔ یعنی صورت صور خود کی ہوتی ہے کہ ہر اس محل میں اپنی پہنچ اور پہنچ کے بارے میں فیصلے کر لیتے ہیں۔ اور اس وجہ سے ان کے لئے تاریخ کو ذاتی جذبات سے عینہ کر کے لکھنا مشکل ہوتا ہے۔ اس صورت میں کا تحریر جو منی کے مشور صورغ سے ہو ہزاں نے کیا ہے وہ کہتا ہے کہ جو لوگ تاریخی واقعات اور ان کی تخلیل کے محل سے گزے ہیں۔ انہیں اس حقیقت کا جلدی احساس ہو جاتا ہے کہ تاریخ کوئی تغیری محبت اور غارت کے لکھا جاسکتا ہے اور نہ ہٹالا جاسکتا ہے۔ اس صورت حال کا سامنا مشور انگریز صورخ گھنی کو بھی ہوا۔ ابتداء میں اس کا خیال تھا کہ وہ انگلستان کی کسی مشور تاریخی شخصیت پر حتمی کرے۔ اس لئے اس نے دیروں اس "بلیک پرنس" اور والٹریلے کے بارے میں ہٹالیں اسے جلدی احساس ہوا کہ برطانوی معاشرہ میں ان شخصیتوں کے بارے میں لوگوں کی رائے میں استدراخ اختلاف ہے کہ باتوں کے بارے میں یا غارت کرنے والے۔ اس صورت میں اس کی تاریخ کو پڑھنے کے لئے کچھے یا تعصب سے پاک ہیں نہیں میں۔ اس لئے اس نے یہ فیصلہ کیا کہ وہ ایک اسے موجود ہے کہ جو ماہنی کے ایک اپنے دور سے تعلق رکھتا ہو کہ جس کے بارے میں لوگ پہلے سے کوئی رائے نہیں رکھتے ہوں۔ اس موجود پر وہ آزادی کے ساتھ بیغیر کسی ذریغاً خوف یا تعصب کے کام کر سکے گا یعنی وجہ تھی کہ اس نے روی سلطنت کے زوال کے موجود ہے کو منتخب کیا اور اس پر اپنی مشور کلب لکھی۔

اس قسم کی صورت حال سے ہندوستان میں جلد و تھوڑے سر کار و ڈچار ہوا۔ ابتداء میں اس کا ذیل تھا کہ ۷ ھلکہ کی اہم و اقدار پر تحقیق کرے۔ مگر اس نے بھی جلدی یہ اندازہ لگایا کہ ۱

یہ موضوع برطانوی حکومت کے لئے بڑا حساس ہے۔ اور ایک لحاظ سے یہ ایک ایسا میاں  
موضع ہے کہ جر رکھا گیا تو ایک قویہ حکومت کو پسند نہ ہو گا۔ اس لئے اس نے اس  
موضوع کوچھ اُز اور مکریب کے دور حکومت پر تحقیق کی، اگرچہ یہ کتب فرقہ دارانہ  
نقطہ نظر سے لکھی گئی تھیں سے حکومت نہ اپنی نیس ہوتی۔

یہی صورت حل ہر محاشرہ میں مورخوں کو پیش آتی ہے کہ ہم صرف تاریخ پر  
اعتزاز ہات بھی ہوتے ہیں اور اسے پسند بھی کیا جاتا ہے۔ پاکستان کے مورخوں (اگر  
تو ہر سے بہت بلیں تو) کے لئے بھی یہ سلسلہ اس وقت آتا ہے کہ جب وہ پاکستانی حجراں  
کی تاریخ لکھتے ہیں۔ کیونکہ اس تحریک میں جن لوگوں نے حصہ لیا ہے وہ اپنی پسند اور مرضی  
کے خلاف کچھ بھی سننا اور پڑھنا گوارا انسیں کرتے۔ اور نہ وہ اپنی علماء کو تسلیم کرنے پر  
چاروں ہلکا انسیں اس بات کا بھیں ہے کہ انہوں نے جو کچھ کیا وہ صحیح تھا۔ چنانچہ ہمارے ہاں  
جو ہم صرف تاریخ لکھی گئی وہ سلمیک کے نقطہ نظر سے لکھی گئی۔ اور اس میں ہندو و  
مسلم تسلیم کا آہنگ تھا۔ تاریخ کا اسی نقطہ نظر حکومت کی جانب سے بھی منظور شدہ تھا۔  
اس لئے فضیل کتابوں اور سرکاری دستوریات میں اس پر نظر دیا گی۔ بلکہ ہاتھی اور کافوئی دیلوں  
کے تحت اس کے خلاف کچھ کہنے اور لکھنے کی پسندیدی رہی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہماری تاریخ  
نسل تاریخ کے درسے نقطہ نظر سے بالکل بیوقوف رہی۔ انسیں نہ تو کافر لیں پابندی  
کے بارے میں بیاد ہے۔ ہندوستان کی دو سری خودکوں کے بارے میں بھی خود تحریک  
باز ۱۹۷۴ء میں ہندوستان۔ بھر کی سعدت نہ ہندوستان کے سیاسی راہنماؤں ان کے افکار  
اور ان کے تاریخی کردار کے بارے میں تھائق سے باخبر ہیں۔ ہمیں تک کہ نیشنل  
مسلم راہنماؤں کو بھی بالکل نظر انداز کر دیا گیا ہے۔

جب پاکستان میں سیاسی مدت بدلتے اور مختلف سیاسی "نہایت" اور سماں جمعیتیں  
اصرس تو ان سب کے نظریات بگل نظری پر جتی تھے جموروی عمل کے قده ان کی وجہ  
سے لوگوں میں سیاسی شوری کی رہی اور تاریخ میں لوگوں کے عمل کو گھٹا کر پیش کیا گیا  
اور اس بات پر نظر دیا گیا کہ صرف بیرون اور جو ہی تھمیں ان کے مسائل کو حل کر سکتی

اک لے ہوگ تھوڑی اور ان کی خرابیوں کو بھو کر شخصیت کو موردا رکھا

نہ رانے لگے اور یہ امید کرنے لگے کہ ایک بڑی شخصیت جو گی تو دوسرا بھی شخصیت گی رہا سماں کو حل کر دے گی۔ تاریخ بھی اس شخصیتوں پر لکھی گئی۔ اور ان نے یہ پھر جو سیاسی و معاشری اور علمی و فلسفی تحریکیں ان کا ذکر ہے میں نہیں پیدا کیا۔  
 یک دوسرا ضریب جس نے ہم صدر تاریخ کو سمجھ کرے ہیں حصہ لیا ہے تھا کہ ہندوستانی سیاسی جماعت نے لندن میں اپنے اٹارڈ سخ کو پھیلانے اور حکوم کرنے کے لئے تاریخ کو اپنے بعد نظر سے تکھنی شروع کر دی تھی اس کے زیر یہ دو اپنے نظریات کی چالی کو قائم کریں۔ جمل ان کے معتقدات کے خلاف تاریخی ثبوت درج تھے اسی میں تبدیل کر دیا گی۔ اور اس موقع کے مطابق کہ ”اگر حسین بخش پسند نہ ہے تو اسے تبدیل کرو“ اس کا تجھیہ یہ اک تاریخ ان جمادات کے باقیوں میں سیاسی اور نہایتی کاروں کر دیجی دوسرے کے ارجح انتہوں نے اپنے اپنے معتقدین کے ذائقوں کو اس قدر سمجھ کر دیا کہ وہ اس کے خلاف کچھ سختے پر تیار نہیں۔

ان حادثت میں پاکستان کی تاریخ نکد، اتنا شکل ہے میں کیونکہ یک طرف ہی خداں طبقوں کے اپنے معدوات ہیں کہ جس کے تحت وہ تاریخ نکھانا چاہتے ہیں تو دوسرا طرف سیاسی دشمنی مجاہدی ہیں۔ اس نے ہم صدر تاریخ دوستی کیوں کی اس میں یہ دلچسپی فراہم نہ کرتے ہیں۔

ہم صدر تاریخ کو اُس تجھیاتی اور میں تھا جب تا اس کے زیر یہ موجودہ سماں کو کہہ سکتا ہے۔ مثلاً سوتھی، تھدوں، بیکر، رسا سے آرسے ہیں اس میں سلطنتی دشمنیوں، بڑو بندیاں، دلتائی، قمری، پتی، ندیاں، ناکشیت، اکشیت، اکٹیت سے درمیں مگریں، لکھن، ہندوستانی مرادات میں اضافہ، سیاسی جو عنوان ہے ملک، سیاست، انوں نہ ناکلیں، سیاست در کوئی دل بقدر کی ایسی بات میں ذاتی اکاوہت علیٰ تھات، اشت کا لہذاں ارشت اور عوایوس، ہزار، اسٹن، مالیت پر بستیں، اور... ہے۔ صرف علیحدگی کی صورت میں مسائل حل ہوں گے۔ ان مسائل کی جیزیں آئینہ پاکستان کی تاریخ میں پوشیدہ ہیں۔

خدا تین گھوابر حس نہ نظر سے لکھا گی ہے اس میں مسلم قومیت کاظریہ سب سے اچھے سے حس میں اس بات کی شکن دہی کی گئی ہے کہ جندوں تک میں سشم، اقیت کس طرح سے یہ توہی دو دیکھ قمر بن کر اس نے عیجمود ملن کا مطلبہ کیا۔ چنانچہ اسی خیال پر آنے والے اقیتیں عیجمود قوم ہوتے کا مطلب کر رہی ہیں۔ اگر انہیں بھی علیحدہ قوم تسلیم کر دیا جائے تو یہ ان کے عیجمود ملن کے مطلب کو بھی لانا پڑے گا۔

قریب پاکستان کی تاریخ میں شملہ و فد کی کامیابی کو اہمیت اس لئے دی جاتی ہے کہ اس وہ نے جد اگاہ انتخاب اور ملاد متوں میں کوئی سشم کو منتظر کرایا تھا۔ اس کے ان مطالبہ کی بیانوں سے دلیل پر تھی کہ مسلمان چونکہ ہیں ہملاہ اور کم قلمیم یافت ہیں اور ہم دوں سے مقابہ میں اُرستے ہیں اس نے اُسی مدار متوں میں کوئی دیا جائے۔ اور جد اگاہ انتخاب کے درجہ س کو نامندگی ملی چاہئے لیکن آج جب کوئی سشم اُسیں بخیروں پر دشائیں کریا جائے ہے تو اس کی خلافت کی جاتی ہے۔

مکہ تعمیر ہونے کے جو فوائد گھوائے جاتے ہیں وہ یہ ہیں کہ تعمیر کے نتیجہ میں مسلمانوں کو حکومت اور انتظامیہ میں بڑے بڑے مدد ملتے۔ اگر مکہ تعمیر نہیں ہوتا تو ہندو کسی مسلم کو۔۔۔ نہیں ہمچنے دیتے نہ ان کے سکان زی ہوتے اور دن ہون میں کرچل دیجیں۔ اسی خیال پر آج یا چھوٹی یا بندوں نے قریبیں میں بھی یہی دلیل کی صلی ہے۔ ہم بخودہ نظرہ میں ان کے گئے ہوئے اور ترقی کرنے کے تمام راستوں کو روپ دیا گیا ہے۔ اور یہی مکہ بنا کر اپنی حکومت ہائیں کے اور دزیر عیجمود جس بنتی ہے۔

کسی مکہ کے بننے ہوئے کے اعرازوں میں کی تاریخ میں ہتابے اس اعرازو کو شامل کرنے کی حق بہت راہنماؤں کو خواہش ہے۔۔۔

# اللهم لا إله إلا أنت

تماری خواہ اور جنگ کا تعلق ہو اپنا ہے کیونکہ جنگ کا ابتداء ہی سے ایک ایسا واقعہ سمجھ جائے گا کہ جس کی تفصیل ہے نہ صرف سورخ کو وجہی تھی بلکہ قادر ہیں بھی اس موضوع کے بارے میں رواہ سے زیادہ جانتا ہاجئے ہے۔ ہندوؤں کی دینی کتاب مہابھارت اگرچہ مستوفی ترین کتاب نہیں مگر اس میں جنگ کو سوراخوں ہمارے اسے مرکزی حیثیت دی گئی ہے۔ یونان کے دو مشہور سورخوں نے بھی جنگ ہی کو اپنا موضوع بٹھایا اور نوجوان جنگیں "ایرانیوں" سے مبارزت تراویل اور یونان کی ایشیا پر فتحات "ایرانیوں" سورخوں کے پیشیدہ موضوعات تھے۔ بعد میں یورپ میں تاریخ میں میں میں جنگیں اہمیت کی حاصل رہیں۔ "فرانس" ایرانیوں اور ترکوں نے بھی جو تاریخیں تھیں ان میں جنگوں اور فتحات کی تفصیلات سب سے زیادہ ہیں۔

اینسویں صدی میں جنگ کا سوراخ نہ صرف سورخوں کے لئے وجہی کا باہر رہ لکھ مغلیریں نے بھی جنگ کی اہمیت پر نئے نئے خیالات کا انعام دیا کیا اور جنگ کو معاشرہ کے لئے اس لئے ضروری قرار ریا کر اس سے معاشرہ کا حجود ثابت ہے۔ مغلیرے کے دل قیامتیں اپنی صفا جنگیں بیدار ہوتی ہیں۔ اور تی سی ایجادوں کی کوشش ہوتی ہیں۔ اس کی مثل پہلی جنگ عظیم کی ہے کہ جس میں تھی یاکھن کے فلم البدل کے خواہ ہر جنون سے بنا سپھی کی ایجادوں کی۔ کیونکہ جنگ کی وجہ سے اس کی کی ہو گئی تھی۔ یہی طرح ان کے خیال میں جنگ ہر دل کم ہوتی اور بے عملی کا خاتمہ کرتی ہے۔ اگر وہ فوٹا جنگ ہوتی رہے تو معاشرے باعمل اور سحر کر رہیں گے اور ان کی اندوں زندگی میں ترقی ہوتی رہے گی۔ ان جنگوں کے تجربہ میں تجارت کو بھی فائدہ ہو گا اور منعت کا درستکار اور ہر مندوں کو رواہ سے زیادہ کام ہے گا اس مذہب سے جنگ سے متعلق جتنی صفتیں ہیں ان میں ترقی ہو گی۔

یورپ میں صد و سطی میں جنگ امراء کے لئے ایک پیشہ بن گئی تھی۔ اسے بطور پیشہ اقتدار کرتے ہوئے انہوں نے اپنے اپنے گروپ اور جماعتی یا تبلیغی تھیں۔ اس میں سے

اکثر خود کو نہ ہب کی خاطر بونے والا کام کرتے تھے۔ اور کچھ مظلوموں کی مدد کرتے تھے۔ انہوں نے جگ اور بونے کے لئے مقابط اخلاق بیان کیا اور اس میں دشمنوں کے ساتھ سلوک اور دوسری باتیں شامل تھیں۔ اس وجہ سے جگ اس طبق کے لئے غیر کامباٹن میں گئی۔ اور میدان جگ میں لڑنا اور عزت کیلئے جان و رہا کھل قدر جیجن گئی۔ ابداء میں انہوں نے صلبی جنگوں میں حصہ لیا۔ مگر جب یہ جنگیں ختم ہو گئیں تو گھر یہ ہمیں میں میں بونے رہے۔

جگ کو ایک تکل قدر پیش کیا کہ اس میں حصہ لینے والوں کے نئے جو اوساں استعمال کئے گئے ان میں بھروسی شعاعت بے خلی، جرات مندی اور دشمنوں کو قتل کرنا خوبی کی بات تھی۔ اس نے ان جنگوں میں جو خون ریزی ہوئی لوگوں کا قتل عام ہوا۔ شروع نے گئے، جنگوں جلائے گئے اس پر کسی کو چیختی نہیں ہوئی۔ بلکہ اس پر ہمیشہ غریبی کی کوئی کندہ جگ کا دوسرا پہلو ہوا جیسیکہ ہے۔ اس میں نہ صرف فوجی قتل ہوتے ہیں بلکہ ان کے ساتھ حصوم پیچ دھوڑنی اور بے گناہ شہری بھی مارے جاتے ہیں۔ مکحول جب اپنے دشمنوں پر لمحہ پیختے تھے تو ان کی کھوپڑیوں کے ہزار قبری کرتے تھے۔ بلکہ بھی اس رسم کو ہندو متکن میں میا اور یہاں اس نے اپنے دشمنوں کی کھوپڑیوں کے ہزار قبری کر کے۔ خود رولیاں ہیں میں اپنی نگفت کے آثار ریختتے تھے تو وہ اپنے بیوی بچوں کو قتل کر کے۔ خود رولیاں ہیں کر ہزار دم بکڑا کر جان دے دیتے تھے۔ ان جنگوں نے نہ صرف شہروں اور گاؤں کو جبکہ کیوں بلکہ ترقی یا اندھنیں جوں اور تمنوں کو چکڑا کر دیا۔ وقت کے ساتھ انہل کا ذہن کا ذہن نہیں مدد اور انہوں کے ہاتھوں انسانوں کا قتل عام جاری رہا۔ پہلی اور دوسری جنگ عظیمی ہوئیں ایک جیسیں میں سکھا سکھیں۔

دوسری جنگ عظیم کے بعد اتحادی طاقتوں نے جرمنی اور چین کو محروم قرار دیا کہ انہوں نے متوحدہ علقوں اور ٹکنوں میں لوگوں کا قتل عام کیا۔ اس سند میں دو نوں نگہ کے جنگی محرومیوں پر مقدمات بھی چلائے گئے۔ مگر جلپاں تو اس جرم سے اس نے نکل یا کہ امریکہ نے بیرونی شہما اور ناگھاسکی پر انتہم مگر، کے ان دو شہروں کو تباہ کر دیا اور اس دھمکے

## ر کے ملے جو نہیں مل سکتے جو جنم کے حرام کا نہیں

وہ سرے درائی سے برا بر ابھرایا۔ اور خود جو منی قوم جرم کے احسان میں بھڑکی۔  
مری میں بھنگ کے زندگی کا بند شدہ جو پیچ نا ایک حصہ انسان تھے بطور یہ کار مخفود رکھ۔  
مگر بہت ہمیں جلکیں اس رکھتے رہتے ہیں کا قتل مادہ شروع کیا اور نے کے  
ایک فوجی جس نے مالی مالی میں ان ہاتھیں عام کیا تھا۔ اس کا امریکہ میں بطور ہیرہ استقلال ہوا۔  
وہ جو منوں میں اس کا شدید رد عمل ہوا۔ (اگرچہ رسول کے نبیوں نے ہم کے بھرپور  
بھرپور پر مقدار بھی چلایا مگر اس کی ذمیت اعلانی تھی) اور جو منوں کی نسل نے  
خوبیت سے خود کو ان جرائم سے غیر مخلص کر لیا کہ ان جرائم کی جیتیں ایک نسل  
تک محدود تھیں اس کی وجہ سے پوری جو من قدر بیش کے لئے بھرپور قرار دی جاسکتی۔

جرمنی میں اس وقت رد عمل کے طور پر وہ جسم کی تربیتیں لکھی جاری ہیں۔ ایک قریب  
کے خبر کے باقیوں وہ جو منوں نے خفت تھنڈات اٹھاتے۔ کیونکہ اس نے جو افسوس کو  
پہلی ختم کرایا اس نے وہ ان مز جنم تحریکیں کو ابھیت دے رہے ہیں۔ جو کہ ہٹلر کے زندگی  
میں اس نے خلاف کیے۔ اس سے یہ ثابت پیدا رہا ہے کہ ہٹلر کے جو اعتماد میں سازی  
جرمن قوم کو ہوتی تھی۔ اور اس کے باقیوں کی تعداد خود جرمنی میں تقریباً اور  
انسوں نے کسی اس طرز کیے کیے اس کی حکومت کا تختہ اٹھاتے اور اسے قتل کرنے کی  
کوششیں کیں۔

وہ سر اور بھال یہ ہے کہ بعد میں یہ دو اسی مروں اور ڈکٹیٹوں نے اپنے ۱۰ کو  
جن طرح پکلا وہ بیلا۔ اور وہ سرے ملکوں میں جو خوب رہی کی خود میں برائیں  
میں تعداد ۱۰ اور نیں کیوں بطور ہیرہ بیش یا بڑے ہے۔ اگر وہ ہیرہ ہے تو پھر بھرپور میں کیا  
خوابی تھی؟

جس جو من قدر کی تھی نسل میں انسان جرم سے خود بھکار پلانچاہتی ہے کہ جس کی وہ  
رسا۔ فخرائی کی تھی۔ تینوں تھیں تم فرانسیسی ہے کہ جو اقوام جنمیں جرم کی تھیں وہ جو

پس کجو حصہ نہیں تھیں بلکہ سچھ فخر کرتی ہیں۔ جب دلے باعث کے قتل میں کے  
دردار کریں؛ زکا مل انگلش نے بطور ہمرو استقلال کی۔ اور اسے سلطنت برطانیہ کا  
حافظہ قرار دیا ہے یہی واجد ہاتھ ہیں کہ جو حنگ اور قتل و فادرت گری کو زندہ رکھتے ہیں، لہذا ان  
پر ہدم نہیں ہوتے۔

## قوموں کا عروج و نزال

تاریخ میں قوموں کے عروج و نزال کی استثنیں مخفیوں کے لئے خود گلگا باہت رہی ہیں اور وہ اس سوال کا جواب ذمہ دشنا میں صروف رہے کہ یہ عروج و نزال کیوں ہوتا ہے؟ کیا اس کے کچھ قانونیں ہیں؟ اگر ہیں تو کیا ان کا اطلاق ہر قوم اور حکوم کے عروج و نزال پر ہو سکتا ہے؟ اس میں سے کچھ نے تو قوموں کے عروج و نزال کو بائیو لو جیکل مل کے تھے ویسا کہ جس طرح انسانی رنگی مختلف مراحل سے گزر کر ہوتے ہے امکانات ہوتی ہے تو میں بھی اس مل سے دو چار ہوتی ہیں۔ اس نظریہ کو ان خلدون اور انسکنڈنے والے کے ساتھ پیش کیا۔ اگرچہ ہمین بھی اس کا تاکہی ہے کہ وہ قوم یا حکوم کی جانی کا امدادار حقیقی، اقیلت کو غمراہاتا ہے کہ جو فاش نہلیں کرتی ہے اور قوم کو نزال کی جانب لے جاتی ہے۔ اگر حقیقی اقیلت ان نہلیں کا ارٹکلب نہیں کرے اور خود کو وقت کے مطابق بدلتی رہے تو اس صورت میں اس کے نزال کا محل رکھتا ہے۔

ایک نظریہ یہ بھی ہے کہ قوموں کا نزال اس وجہ سے ہوتا ہے کہ وہ اپنی صلاحیتوں اور قوانین کو زیادہ و سوت دے رہتی ہیں۔ اور یہ پھر لذ اُن کے لئے ہوت کا باہت ہوتا ہے۔ موجودہ دور میں اس کی مثال برطانیہ کی وسیع و عرض سلطنت تھی۔ کہ اس چھوٹے سے لکھ نے خود کو اس قدر پھیلا دیا کہ اس کے معاشرہ کے لئے ناٹھن ہو گیا کہ اس بڑی سلطنت کی دیکھ بھل کر سکے۔ کیونکہ اس صورت میں اس کی صلاحیتیں بھی بختر کیسی اور وہ اپنی قوانین کو برقرار نہیں رکھ سکا۔ اتنی بڑی سلطنت کے لئے بڑا دوں کی تعداد میں انتظامیہ کے عددے دار، فوجی افریز اور دوسرے کارکن چاہئے تھے جو برطانیہ کے لئے یاد کرنا مشکل تھ۔ جب انہوں نے اپنی عدد کے لئے مقامی لوگوں کو لیا۔ تو اُنہیں لوگوں میں قویت کا جذبہ پیدا ہوا اور انہوں نے برطانیہ کے خلاف تحریک آزادی شروع کی۔

ہذا کی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ معاشروں کی حکمران اقیلت جلتے ہوئے ناقصوں اور نئے مسائل کو ماضی کے طریقوں اور حربوں سے حل کرنا چاہتی ہے۔ اسیں ماضی کے

عمر و دانش پر اعتماد ہوتا ہے اور وہ اس خوش حی میں جلا ہوتے ہیں کہ قیم طبقوں سے ہے  
جدید دور کے سائنس کو حل کر سکتے ہیں ان کا یہ خود غرور اور تبدیلی سے ہے تجھی اپنی اپنی دن  
بدن سنتے ہئے سائل میں الجھاتی چیز جاتی ہے اور کسی عمل ان کے زواں کا باعث ہوتا ہے۔

وہ قومیں کہ جن کے ہیں ترک و رینا کے قلچہ پیدا ہو لے گلتے ہیں اور اپس مقبولت ہو  
جاتی ہے وہی معاشرے میں اس کی وجہ سے بے عملی پیدا ہو جاتی ہے۔ کیونکہ وہ اس بھی  
رینا اور اس کی رتبی میں کوئی وہجمی نہیں لیتے اور اپنی معاصرتوں کو روشنی رتبی کے نئے  
استنبول کرتے ہیں۔ جس کے نتیجے میں وہ برادریوں مدد ہوتے ٹپے جاتے ہیں۔

یعنی اگر دیکھا جائے تو نہ تو قوموں کا عروج ہوتا ہے اور نہ زواں۔ یہ عروج و نزال ہر  
دو شرہ اور قوم میں اقلیتی طبقوں کا ہوتا ہے وہی سیاسی طور پر باقتدار ہوتے ہیں۔ اپسیں  
کے پاس بھی وسائل ہوتے ہیں اور وہی ان دسائل کے سارے تنسب و شفاقت اور  
نظریات و انکار پیدا کرتے ہیں۔ جب کہ قوم کی اکثریت جن کا تعلق عروم طبقوں سے ہوتا  
ہے وہ ان تمام سرگرمیوں سے لا تعلق اور علیحدہ محنت و مزدوری اور مشکلت کے کاموں میں  
صرف اپنی نیویوی ضرورتیں پوری کرنے میں ون رات ایک کے رہتے ہیں اللہا وہ تو  
تنسب و شفاقت کی تکالیف میں حصہ لیتے ہیں اور نہ ہی نظریات و انکار تحقیق کر سکتے ہیں۔  
اس لئے قومیں جب عروج پر ہوتی ہیں۔ جب ان کے پاس دولت کے انبار ہوتے ہیں۔ تو  
اس وقت بھی ان کی اکثریت غربت و جمالت کی زندگی گزار رہی ہوتی ہے۔ برطانیہ کی  
سلطنت جب اپنے عروج پر ہتھی۔ تو اس وقت بھی اس کے معاشرے کے فریب روئی  
کپڑے اور ملکان سے بھائجتے ہے۔ اور کسپہری کی زندگی گزارنے پر بھجو رہتے۔ کیونکہ اس  
کے سارے دوائد حکمران طبقے فرد اخختے ہے اور خواں کو ان سے عروم رکھتے ہے۔

اس طرح جب قوموں کا روان ہوتا ہے تو اس سے بھی بھی بوگ ٹاڑا ہوتے ہیں۔  
اپسیں کی دولت میں کی تھی ہے اپسیں کی مراعات جیسیں جاتی ہیں اور اپسیں کی جائیدادیں  
ختم ہوتی ہیں اور جس ایک طلاقہ ہوتا ہے تو اس کے نتیجے میں تمام خلافی سرگرمیں میں



میں کوئی فرق نہیں ۔۔۔ حکم میں بدامنی قانون بھی اور چوری والے کے سے یہ لوگ اس نے  
متاثر نہیں ہوتے کہ ان کے پاس ابھی بھی حق نہیں ہوتی کہ یہ چوری کیا جائے ۔۔۔ ہمارا  
کے حقوق پر ڈاک توہر درمیں ڈالا جاتا رہا ہے ۔۔۔ اس لئے روایت سے بھی ہمارا جان بحقیقی متاثر  
ہوتے ہیں ۔۔۔

پوکہ ہمارا جان بحقیقی خود کو قوم سمجھتے ہیں ۔۔۔ اس لئے وہ اپنے عروج نہ زوال کو قوم کا عروج و  
زوال اور اپنے ملکوں کو قوم کے ملکوں سمجھتے ہیں ۔۔۔

ان طبقوں کے عروج کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ یہ حمدہ اور قوہر کی دولت پر قابض ہو جاتے  
ہیں اور ہر ملک کے دسائیں کو استغلال کر کے اپنے اقتدار اور محکم کرتے ہیں ۔۔۔ گردب  
دساں کل ہو جاتے ہیں ۔۔۔ دولت میں اضافہ ہو جاتا ہے تو ہماراں نے تسلیم اور احذہ داری پر ان  
میں اختلافات برپتھے ہیں ۔۔۔ سماں نہیں ہوتی ہیں ۔۔۔ اور ایک "سرے کو فتح کر لے کے شے  
تمام دربوں کو استغلال کی جاتا ہے ۔۔۔ اس طرح ان کا اتحاد ختم ہو ار ان کی صلاحیت ڈالو اپنے  
مرادت کے تحفظاتے نے استغلال ہوتی ہیں یا جو زیرخواہ اور سارے شوون میں ۔۔۔

چونکہ میں پورے عمل میں عوام کی اکثریت کو شریک نہیں کی جاتا اس لئے بھی  
ہمدردوں ان سے نہیں ہوتیں ۔۔۔ اور عوام کو کلاٹ کر کر یہ قوم اور معاشرہ کی بصریں صدیقوں  
ورتاوانیوں کو ضائع کر دیتے ہیں ۔۔۔ اور ان سے فائدہ نہیں اٹھتے ۔۔۔ اگر عوام کو حکومتی  
اقدار و دوام کے دسائیں میں شریک کرایا جائے تو اس صورت میں معاشرہ ایک تو ادائی  
کے ساتھ ۔۔۔ گے بڑے گا ۔۔۔ کیونکہ زبانات اور صلاحیت کی خالص بدقائقی اجراء داری نہیں  
ہوتی ہے گرسب کو برابر کے موقع میں تو معاشرہ میں نہ صلاحیت کی کمی ہوگی اور نہ زبانات  
کی اور میں صورت میں قویں ۔۔۔ صرف اپنے روایت کو رد کرنی ہیں بلکہ وہ برابر آگے کی  
حکیمی بڑھتی ہوئی ترقی کر سکتی ہیں ۔۔۔

## تاریخ اور تسلیل

دیکی تاریخ کو اگر وسیع بسط نظر سے دیکھا جائے تو یہ احسان ہوتا ہے کہ قوموں کا  
مردن و روان ہوتا رہتا ہے۔ تی تندیس اور تمدن پیدا ہوتے اور کام ہوتے رہتے ہیں۔ مگر  
جموںی خوار پر عالمی تندیب و تمدن میں ایک تاریخی تسلیں برقرار ہے۔ ایک قوم یا تمدن  
جو پھروسہ جاتی ہے وہ بالآخر رہتا ہے اور اس کی بنیاد پر دوسرا قوم مزید ترقی کرتی ہیں۔ کسی  
تندیب کے روایاں کو ہی وقت محسوس کیا جا سکتا ہے کہ جب اس میں تو بالآخر بلند رہے اور  
رسی تحقیق صاحبین حتم ہو جائیں۔ ایک تون اگرچہ کچھ تحقیق کرتا ہے تو وہ صرف اس  
کے لئے ہی نہیں ہے، بلکہ اس سے پوری انسانیت فائدہ اخلاقی ہے۔ سکھیوں کی  
شاعری سے صرف انگریزی لفظ اخذ کرنے کا حق نہیں رکھتے بلکہ اس سے ہر قوم اور ہر  
فردا کمود رکھتے ہے۔ اس طرح انگریزی کی کوئی دو "ا" مریکہ میں دریافت ہوئی ہو تو اس کے  
بعد کرنے والی ایشیا ہوا فریقت کے تمام افراد رکھتے ہیں۔ اس لئے کسی بھی قوم کے تمدن و  
تندیجی سریلوں پر انتہیت کا حق قائم ہو جاتا ہے۔

یہی وجہ حق ہے کہ صحری "یوپل" اور میسوپولیس نے جو یک جمہوریہ ہے والی  
قوموں نے اس سے خالدہ فتحیا۔ یوپلی طوم رفون کی سماںوں کے تریخے عمل زیاد میں ہوتے  
ہے اس سے اس کی تندیب میں سمجھی دو انش کے در پیچے کھل گئے۔ اسیں عربوں نے جیسی  
سے فتح۔ ریشم۔ پارود۔ اور دوسرا کمی چیزوں کا ہم سمجھنا اور پھر اسے گے پڑھیا۔  
تاریخ میں کوئی قوم یا تندیب ایسی اور تھاں میں رہ سکتی۔ اس کا دوسرا قوموں اور  
تسلیپوں سے اٹھا۔ ہوتا ہے۔ اس اشتراک کو محفوظ کرنے میں قوموں کی ہمدرت،  
تھیں سمارتی تقدیت، تحدیرت اور مدھی مشن مدد سیتے ہیں جو تندیجی اور اخلاقی روایا پیدا  
کر کے انجیسٹ کی دری اوریں توڑتے ہیں۔

یہ ضرور ہوتا ہے۔ کوئی قوم یا تمدن ہو نظریت والوں کا تحقیق کرتی ہے اور بدلتے  
ہوئے بدلے کے خاد میں سے فرسودہ ہو جائے جس اور اس کی عملی تھیت ختم ہو جاتی ہے۔ مگر ان

لی مارکی بیست بھی رائی ہے میان، ای ارسو المuron اور فرودے کروں والے پڑھا جاتا ہے کہ ان کی بیلڈ پرنٹنگ کی ضروریات کے مطابق نئے افکار تحقیق ہوں۔ قدم تنبیؤں میں میسون پہنسی اور صرف ریاضی۔ طب۔ اور ستارہ شناسی میں جو کام کئے جتے۔ آج کی تحقیق ان کو سمجھے بغیر مکمل نہیں ہوتی۔ اور ہم بھی جب تک ان قدم میں سے وافق نہ ہوں جدید علوم کی ترقی اور ان کے جدید پالتوں کو پوری طرح سے نہیں سمجھ سکتے۔

قدم تنبیب و تمن کی تحقیقت کے باہت یہ ممکن ہوا کہ یہ گے پڑھا جاسکے۔ جب ماہر تغیرات کے ساتھ یوپلی اور صرف تغیرات کے نمونہ آئے تو ان کے لئے یہ ممکن ہوا کہ ن سے ہٹ کر تغیر میں سے راستے خلاش کریں۔ جب کوئی ایک جگہ اپنی جگہ مکمل ہو جاتی ہے تو اسی وقت ممکن ہوتا ہے کہ زہن اس سے ہٹ کر کوئی اور راستہ نکالے۔ کیہرے کی ایجادے جب صوروں میں تحقیقت پسندی کی تجھیں کر دی تو اس وقت تجدیدی اُرث پیدا ہوا۔ اس نے قدم تنبیؤں کے پایہ پانے کے پلہ جو ان کے دررشتنے کے پورختے کے راستے پیدلتے۔ اور اس طرح انہوں نے نادینی تسلیم کو پہلی رکھا۔

یعنی قدم تنبیؤں سے انہن اس وقت یعنی یہ کھاتا ہے جب کہ علم پہلی رہے اگر کسی ایجادہ کا حتم اس کے ساتھ ظمی ہو جائے تو وہ انہن زہن کے لئے ایک سدرہ کر رہ جاتی ہے۔ جیسے صرف کے اہرام تو بلی رہ گئے، مگر ان کی تغیر کا علم بلی میں رہا۔ اس لئے زہن اس کو سمجھنے سے قاصر ہے۔ یعنی صورتِ میمون کی ہے کہ جن کا علم بھی پوری طرح نہیں ہے۔ مونہود اڑو سے ملنی والی سلیمان بھی اس لئے بیکار ہو کر رہ گئیں کہ ان کو پورختے کا علم نہیں۔ اس صورت میں قدم آثار اور اوزار اور اشیاء اپنی اہمیت کو ملجنی ہیں اور علم سے یہ بے خبری تبدیلی تسلیم کو توڑ دیتی ہے۔

یعنی ان تمام ٹکڑات کے پلہ جو انہن کی کوشش یہ ہے کہ وہ ایک انسانی تدریج کی تکھیں کرے اور اس انسانیت نواز تمن کے ڈھانچے کو بنائے کہ جس میں ہر نسل و ہر قوم کا درشتہ شامل ہے۔ کوئی ایک قوم مدنی ای تنبیب یا انسانیت کی اجاگردار نہیں۔ اس کی تغیر اور

ترقی میں ہر قوم کا برادر کا حصہ ہے۔ توئیں آتی جاتی رہیں گی اور تندھیں بخی و گلکتی رہیں گی،  
مگر مجھوںی طور پر انسانی تنفس برائے ترقی کرتی رہے گی۔

# لِتَمْكِيدَ كَلَامَ

ایک حصہ تاریخ میں صرف سیاسی پسلوپ زادہ نور دیا گیا تھس کی وجہ سے تاریخ ہوش  
کی سیاست بن کر رہ گئی۔ مگر اب معاشرہ کے دوسرا سے تازہ ہی اور شفافی پسلوں پر بھی  
تجھیز ہو رہی ہے جس کی وجہ سے تاریخ کا رانہ کار بوجھا جا رہا ہے۔ اس میں خصوصیت سے  
اس پر نور دیا جا رہا ہے کہ معاشرہ میں روایات، 'رسوم و رواج'، عقائد کیوں پیدا ہوتے ہیں؟  
کن ضروریات کے تحت اور اوس کی تخلیل ہوتی ہے اور پھر کیوں کر ان میں تبدیلیاں ہوتی  
روتی ہیں؟ تاریخ میں تبدیلی کی وجہ کو معاشرہ کے بدلتے ہوئے قائمے اور ضروریات کو کہ  
جا رہا ہے جو کسی روایت اور اوارسے کو ایک حالت میں نہیں رہتے ویتنی۔ جب معاشرہ کی  
روایات اور اواروں کا ارتقائی مظاہر کیا جائے کہ کن کن مرحلوں پر ان میں کن مفہومات،  
اور تفاصیل کے تحت تبدیلیاں آئیں تو یہ مظاہر زمین کو ایک ناشور اور روشنی رہتا ہے اور  
اس کی حد سے تاریخ کی تجھیے گلوں کو سمجھا جاسکتا ہے۔)

ای چیزوں پر اگر دنیا کے نہ اہب کا ارتقائی مظاہر کیا جائے تو یہ ہب میں ہونے والی  
تبدیلیاں کی نشان رہی کی جاسکتی ہے اور یہ بھی بتلا جا سکتا ہے کہ یہ تبدیلی کس مرحلہ پر ہوگی۔  
کیونکہ اس کا ہواب معاشرہ کی تبدیلی میں ہتا ہے کہ جیسے ہے اس کی ضروریات بدلتی گئیں  
وہ ان کے مطابق اپنے نہ ہیں عقائد اور روایات کو ڈھالا کیا۔ اس کی مثل ابتدائی ہیئت  
میں ہوتی ہے 'یہ ہب طاقت و روحی سلطنت کے سایہ میں ابھرنا' اور روی معاشرہ کے  
غیرہ و پسے ہوئے مظلوم عوام میں اس میں بے اختلاف لکھی نظر ہی کیونکہ یہ علم کو سنبھل کی  
ملکیں کرتی تھیں اور ہب کا ابڑا خری دنیا میں پانے کی امید 'کمزور گلوں کے من'  
اختوت 'مساویات' اور عدم تشدد کے سوا اور کیا ہو سکتا ہے۔ کیونکہ انھیں کے ذریعہ وہ خود کو  
احتمال طبقوں سے محروم رکھ سکتے ہیں، مگر جیسے ہی جمال ہب کو حکماوں نے ختم کیا  
اور ان کے پاس یہی وقت آئی وہ عدم تشدد، امن اور انسانیت کو بھول گئے اور جنگ،  
خوا ریزی دقل عام کے ذریعہ انھوں نے اپنے سیاسی عہدہ کی حکیم کی 'اورہہ اسی تجھیں کے

لئے بھی ہر سازش اور قوت کو استعمال کیا۔

اس تبدیلی کو ہم اسلام میں بھی دیکھتے ہیں، اس کا ابتدائی زمانہ سادگی، صورتی، اور حریت کی اقدار کو لئے ہوئے تھے۔ مگر جب شام و ایران فتح ہوئے تو ملکیت قائم ہوئی۔ اور اس ملکیت کو سیاسی تقاضوں کے تحت لفڑی اسلامی قرار دیا۔ کیونکہ انہیں حیال تھا کہ پوشہ کے بغیر منشہ اخشار اور خانہ جنگی کا بنا کر ہو جا۔ کا۔ جس عماں خانہ اور نئی سلطنت کا رہا۔ اس کو تپھلوئی چھوٹی خود مختار سلطنتیں وجود میں بھیجیں۔ اس موقع پر بھی یہ نوی دیا گیا کہ اگر کوئی عاجزہ طاقت کے درید سلطنت پر قدر ترے تو اس کو اس لئے تسلیم کر دینا چاہئے۔ ماصب کے پاس طاقت ہے، اس طرح سیاسی نظاموں کی تبدیلی کے ساتھ فون بھی بدلتے رہے۔ یہاں تک کہ تج آمرانہ حکومت ور بسارت، افسوس کے لئے مدھی ہوا تو موجود ہے۔

اس طرح مدھی روزوں میں یہ تبدیلی صرف سیاست میں تھیں۔ اُنہیں تبدیلی کے دوسرے پہلوؤں میں بھی ضروریات کے تحت مدھب کو بدل دیا گی۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ ہی ہوا کہ اگر تھیں تھامات پر عقائد کسی گروہ اور معاشرہ میں۔ ہے۔ اس کے ساتھ اور انہوں نے اس چیز کو محسوس کیا کہ وہ ان کی موجودگی میں نہ گئے ہوئے تھے اور وہ بول کر کہنے ہیں۔ تو اس صورت میں یہ اکثری جماعت سے علیحدہ ہو کر اپنا دعا فرقہ بنایتا ہے۔ اس کے دو پیشی ضروریات کے تحت مدھب کی تغییرات اور عقائد کو مل لیتے ہیں اسیں ترقی پیدا فرماتے کہ دلکشی۔ فرقہ بنی کی ایک دسری وجہ یہ بھی ہے۔ کہ مدھب کوئی ایک جماعت یہ دیکھتے ہے کہ اکثریتی جماعت مدھب کو اپنی پسندے معاشریں ہیں، اس بے میداد ہو کر مدھب کی اصلی تقدیمت پر پامندر بھی کو شش اڑتے ہیں۔ یہ قدامت پسند فرقے ہوتے ہیں، ور بسے ادائی تبدیلی کو لئک دشہ کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ انہی امریکے دوسرے دو دوسرے میں ایسے جمالی فرقے ہیں کہ جس کے مال روپیہ ۱۰۰ دو انگلی کا استھانی تعلق ہیں اور اسی موڑ پر دسری ایجادوں کو استھان کیا ہے۔ یہ وہ قدم طریقہ رہ گی کوئم مدھب ترقیوں سے بحث کارکنے کی کوشش اڑتے ہیں۔

ترتیبند اور قدامت پسند و قوی فرقے زہب سے بخلاف نہیں کرتے۔ بلکہ



ترتیب رکھنے سے بیچھا ہوئے ہیں۔ اسکل رنی پسند فرقے میں علاوہ سے رنی رہے ہیں اور دنیا کے کاروبار میں ممکن حصہ لیتے ہیں۔ مگر قدامت پسند فرقے اپنی روایات اور عقائد کو حفظ و رکھنے کی غرض سے معاشرہ سے دور رہا از کے ملقوں میں حاکم رہتے ہیں اور یہ بڑی طور پر ترتیب کے قلعہ خواہش مند نہیں ہوتے اور صرف اس قدر پیدا کرتے ہیں کہ جو ان میں صوریات کو پورا کر دے۔ اکثر ان میں غنی جا کر او کا تصور نہیں ہوتا۔ کیونکہ یہ بغیر اہمیت کے پناہ جو دینی نہیں رکھ سکتے۔ اس کے جانہ والی ترتیب سے زیادہ روایات پر زور رہتا ہے۔

اس کے علاوہ ہر زہب میں دور بجان رکھنے والے لوگ ہوتے ہیں۔ ایک وہ جو زہب و اس کی تبلیغت سے مطابق برقرار رکھا جاتے ہیں۔ ان میں زیادہ تمثیل طور پر کے ہوئے رکھنے والے ہوتے ہیں۔ ان کے مقابلہ میں پچھے درج کے لوگ اور عوام ہوتے ہیں۔ انہی کی زندگی میں محرومیاں اور سماں ہوتے ہیں۔ اور وہ اس قابل نہیں ہوتے کہ۔ بدست فتحیت پر عمل رکھیں۔ مثلاً امراء پی نوائیں کویدیں رکھ سکتے ہیں۔ اور ملازمت سے روک کر افسوس مردوں سے دور رکھ سکتے ہیں۔ مگر فریب اور غمی ہوئی پسند نہیں ہو سکتیں یوں کہ افسوس درکار کے لئے گہوں سے لکھنا اور محنت مزدوری کرننا ہوتا ہے۔ غریب و اُپ مہمات کے فر علی پیسہ سے اس سے ادا نہیں رکھنے کا۔ اس سے ہیں محنت اور مزدوری کو وجہ سے وقت سیکھ ہوئے۔ وہ صدقہ و خیرات اور روکوہ اس کے سیں دے سکتے کہ اس کے ہاتھ و سامن نہیں ہوتے۔ اس نے عربوں کا مہم اور اس کی ضرورت کے مطابق تکمیل ہوتا ہے۔ جس میں مزاروں پر جانا، نہیں مانگنا، نور نیاز اور چڑھے چڑھاتا شامل ہوتا ہے۔

اس طرح ہر قبیلی فرقہ کے ماننے والوں کے پیش اور مزدوری سے ان کے ذہنی عقائد کا پہنچتا ہے۔ تاجیر طبقہ جو اپنی پیشوارانہ زندگی میں بے ایمانیاں کرتا ہے تو وہ ایسے فرقے میں جاتا ہے کہ جانل ہی ہے۔ کہ جس کی قدامت کر کے اور جسے نندو نیاز دے کر وہ

گھر ہوں سے پاک و صاف ہو جائے اور شفاعت کی ساری حصہ اور اس کے پیر کی ہو جائے۔

ایک حصہ کس طرح سے مذہب کو اپنی ضروریات کے مطابق پردازیے۔ اس کی یہ مثال تھوڑی کی تعداد میں "باب الحل" سے ہوتا ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ کس طرح سے کسی مذہبی حرم کو جلد کے ذریعہ پورا کیا جائے۔ مثلاً اکبر بادشاہ کے صدر احمدور نے رکوٹ سے بچنے کا یہ حکم کا دعا کر کہ وہ سال کے ختم ہونے سے پہلے، پنی سری جائیداد اپنی بیوی کے ہم کر دیتے تھے اور سال ختم ہونے پر والیں لے لیتے تھے۔ اسی حرم کی بات کثیر میخنوں کے بالوں میں کمی جاتی ہے کہ وہ رکھ کر رقم کو انان کی بوری میں چھپ کر کسی غریب کو دیتے ہیں اور پھر وہ بوری اس سے خرید لیتے ہیں اس طرح کہ اس رقم کا پتہ اس غریب کو نہ ہو۔

وقت کے ماتحت ساتھ "باب الحل" میں جیوں کی تعداد اور طریقے بدلتے رہے۔ کیونکہ جب مذہب خود تبدیل ہے اسے لوگ بدل لیتے ہیں۔ اور اسے جس آرڈر وہ اپنی ضروریات اور شخصیوں کو پورا کر لیتے ہیں۔

# مُسْلِم میں یہ ہے۔

اسلامی تاریخ کی اصطلاح کو موجودہ دور میں یورپی مشرقیں اور مخفیتیں نے استعمال کر رکھ دیا ہے۔ جب یورپی ممالک نے ایسا افراد کے مسلمانوں کو بچنے کی بادیات ہیا تو انھیں اس وقت اس سے دلچسپی ہوئی کہ جن لوگوں کو انھوں نے اپنی رسمیت ہیا ہے اس کی تاریخ رہا۔ ذہب اور نفاذت کے بدرے میں معلوم اکٹھی کی جائیں اس سلسلہ میں سے بہل دو رجالت تھے ایک قوسی لوگوں ناہیں اپنے سیاسی تھاموں کے تحت ان طبق کی تاریخ کا مطالعہ کرنا چاہیے تھے تاکہ ان کی حد سے وہ انتقالی ضروریات کو پورا کر سکیں، وہ سر رہیں مذہبی تھام کے تحت عیسائی مشرق ایشیا کی تاریخ، بہل اور ذہب کے بدرے میں جان کر صفاتیت کی تبلیغ کرنا چاہیے تھے اس سلسلہ میں تاریخ ن کے شے معنوں ثابت ہو سکتی تھیں کیونکہ اس کے ذریعہ وہ ذہب کی کمزوریوں کا پتہ چورکتے تھے اور پھر ان پر موثر طور پر حملہ کر سکتے تھے۔

یورپ کی یونیورسٹیوں میں ابتدائی مخفیت کا تعلق عیسیٰ مشریعوں سے تھا جوہہ نہیں بنتہ و نظر سے تاریخ کے ذریعہ اسلام کی کمزوریوں کا مطالعہ کر رہے تھے اس نے انھوں نے اس اسلامی مخفیت پر اعتماد کیا اور پھر اسلام میں خوراک کا درجہ - خلائق کے اورے۔ اور اس قسم کی مجموعات پر کائنات لکھیں۔ چنانچہ انھوں نے مسلمانوں نے تبتہ اپنی تاریخ کو ابتداء میں "معطلان ازم" "محمد بن یزید" اور "معطلان مسلم" کا نام دیا۔ کیونکہ اب تک بڑے بڑے ذاہب اپنے نائیں کے نام سے مشور تھے جیسے جیسا ہے "پدھ ملت" اور جیسی ملت "وغیرہ بعد میں جب اس پر اعتماد ہو تو انھوں نے "مسلمی تاریخ" یا "مسلمانوں کی تاریخ" کی اصطلاح کو استعمال کرنا شروع کیا۔ یا۔ بعد میں اس اصطلاح کو مسلمان عدیہ تحریر فراہد فتنے اختیار کر لیا اور جب تمل اسلام افغانستان پاں اس نے ارم یا مسلم قومیت کی تحریکیں اٹھیں تو ان کے لئے یہ اسکو منید ہوتا ہے۔ اگرچہ تاریخ فتویٰ میں مسلم مور جیسے کمیں بھی اسلامی تاریخ کی اصطلاح کو

استعلیٰ نہیں کیا ہے بلکہ ہم عمر مورخوں نے اپنے عمد کو اس دور کے حکمران خاندان سے منسوب کیا ہے۔ ان میں یعقوبی۔ اطبیوی۔ المسوودی۔ ابن اثیر۔ ابن کثیر۔ اور ابن خدود ان سب کی تاریخ حکمران خاندانوں کے ہم سے ہیں۔ ان سلطنت حکمران خاندانوں کے زمان میں ان کی ساخت میں صرف مسلمان ہی ان کی رسمیت نہیں ہوتے تھے بلکہ ان میں یہ مسلم۔ یہودی۔ اور پرنسی بھی شامل تھے اور جو بھی شاپنگ اور تندیس پر گزیں ہوتی تھیں ان میں یہ سب مل کر جمع لیتے تھے۔ عماں دور حکومت میں جو پوٹل سے ترجیح ہوئے ان زنجروں کو کرنے والے ریواہ تر عالم یہ مسلم تھے۔ اجین میں اس دور حکومت اور دوسرے خاندانوں کے زمان میں یہودی عالموں اور منتظریہ کا دربار میں ہذا اثر و سمع تھا۔

ای طریقہ قائم طکوں میں جمل جمل مسلمان حکمران خاندانوں سے حکومتیں کام کیں ان کی تدبیج و تفتیحت پر مصالح، شراثات غالب ائے۔ شام و عراق میں باڑھیں ایران میں قدم ایرانی۔ اور جنین و اخذونیشیا میں پہنچی۔ اس نے ان کے ہاں۔ رسم، رواج۔ عادات۔ اور غذا کو تبدیل کر کے رکھ دیا۔

اس وجہ سے اس دیوبھیگی کو دور کرنے کے لئے عرب قومیت کے زیر اڈہو تاریخ نکھلی گئی انہوں نے اسے، عماں کے بجائے "عرب دور" کہا۔ اور اس صدر میں ہن فتوحات اور کامیابیاں ہو گئی جیسی اسے عربی تحریک میں شامل کر لیا۔

جب عراق و شام اور مصر میں قدم تدبیجوں کے آثار دریافت ہوئے تو اس کو اپنے کے لئے ان میں قوم برحق کے جذبات پیدا ہوئے۔ اور انہوں نے اب جو تاریخ نکھلی وہ پیغمبر کے تھافت کے لئے نکھلی اور اس کی جس قدم تدبیجوں میں تلاش کیں چنانچہ اہل صد فرعوں کی تدبیج پڑا۔ جس اور عراقی سیسیوپھر کی اس طریقہ اس قدم کیل اور سلطان اور فوج کرتے ہیں۔ تاریخی اس حق تشكیل میں عربوں کی فتوحات کو تاریخ کے ایک سلسہ کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ اور بعد میں انہوں نے تاریخ میں جو کارنیے سرانجام دے دے اسے اپنی قوم کے ہم سے بیان کرتے ہیں۔ جیسے سلطنت عثمانی اور

سلفت ملکوہ وارہ اور ایرانی لوئی اور علی انبارے ریلے ہیں اور ان سے لے لے  
اسلامی کالکٹا استقلال نہیں کرتے۔

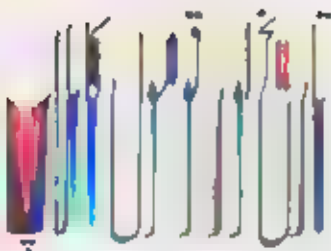
یہی صورت مل بندوستان کی تاریخ کی ہے کہ اس میں مسلم حکمران خانہ انوں  
کے عد کو سسم دوڑ حکومت کی جانے لگا بہ خداں دوڑ کے سورجوں نے کیس بھی اس  
حمد و امدی یا سسلی دوڑ کے ہم سے نہیں پکارا اور اسے غزوی - غوری - حضنی - د  
تعلق خانہ انوں کے ہم سے لکھا ہے۔ اور پھر بندوستان میں تو اکثر بھی بھی مسلمانوں  
کی نہیں رہی۔ اور نہ یہ انہوں نے تمام بندوستان پر حکومت کی۔

اس طرح محل دور حکومت کی اصطلاح بھی خانہ اعلیہ ہو کر مشہور ہو گئی جلد ان  
حکمرانوں کا تعلق مطہوں سے نہیں قابلہ مسلاہ، رُک کرتے۔ امیر تیمور کا تعلق ہر ہیں  
قبرید سے تھا۔ یہ ضرور تھا کہ انہوں نے چنگیز خانہ ان میں شیاوس ضرور کیں۔ مگر، ہے یہ  
رُک۔ دراصل فرشتہ نے پہلی مرتبہ اس خانہ ان کو محل کیا۔ مگر خود محل سورجوں نے  
ن کے نئے اس لفظ کو بھی استقلال نہیں کی بلکہ انھیں "شہاب تیمور" کہا اور بعد کے  
سورجوں نے "شہاب چنائی" کی اصطلاح کو بھی استقلال کیا ہے جو کہ مخلص ہے۔ دراصل  
مغل تے لفظ کو متبرہ بنانے میں بورپی سی جوں کا پہا باتھ ہے جسون نے مخفون اور زکوں  
میں مذاہ، فرق محسوس نہیں کیا اور انھیں "گریٹ سول" کہہ کر ان کی دولت اور شان و  
شہرت کے وہ تذکرے کیتے کہ آج یہ لفظ اس کی علامت بن چکا ہے اور اس طرح یہ  
خانہ ان میں ہو چکا۔ ہم غریب یہ ہے کہ باہر ان مطہوں سے جو اس کی فونج میں تھے ہر ہاں  
خواہ اپنی آرک میں اس نے انھیں جلاں اور میر منصب کیا۔ ورنی ہم اس کے خانہ ان  
کے لئے پاٹھ عزت ہو گیا ہے۔

اس نے سہیں اور مخفون کے عد کو اسلامی دوڑ کیا ایک تاریخی خصیل ہے کیونکہ  
دووس، ارکی تاریخ اور تذکرہ و فتحات مختلف رہی ہے اور انہوں نے کبھی بھی یہ دعویٰ  
نہیں کیا کہ ان کا دوڑ اسلامی ہے۔

اس نظر سے اسلامی قن تغیر۔ اسلامی صوری اور اسلامی موسیقی۔ وغیرہ کی

اصحیحات تاریخی امور سے عطا ہیں۔ کیونکہ ہر ملک کی تندب و تدبیں اس کے  
حکمرانی میں احوال رہتے ہوں۔ اور سیاسی و معاشری حالات کے تحت جو اگزٹ ملک پر ہوئی اس  
لئے ان مختلف ادوار کو اس طرح ملادہ تاریخ کے عمل کو سمجھنے میں یک فاصلہ نظری کا  
ارٹکل ہے۔ تاریخ کو سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ ہر علاقہ کی تندب و تدبیں و ثقافت کا مطالعہ  
اکائی کی صورت میں کی جائے۔ اس سے اس کے ارتقاء اور ترقی کا پہنچے گا۔



تدریں میں قمیں، قبیلے اور گروہ ایک علاقے سے دوسرے علاقے میں بھرت کر کے بیدار ہوتے رہتے ہیں۔ ایک وقت تھا کہ جب من زیادہ ہوا اکٹی تھی ذراائع کی کی نہ تھی۔ تو ان وقت اس گروہ اور جماعتوں میں تسلیم کم ہوا کرتے تھے۔ مگر جب کسی ایک قبیلے نے ملکوں کو صاف کر کے اسے قاتل کاشت ہوا اور وہاں رہنا شروع کیا۔ اب اگر کسی دوسرے قبیلے اس پر بقدر کی کوشش کی تو بھرستابل سخت اور خوب رہ رہا۔ لیکن صورت حال گئے چل کر تو سوس، ملکوں اور سلطنتوں کے ساتھ پیش آئی کہ ان میں سے کوئی بھی نہیں چاہتا تھا کہ انہوں نے جو کچھ شامل کیا ہے اس پر دوسرا قابض ہو۔ لیکن دوسری طرف فخرت و حشوی اور سماں و معاملی و محبوبات تھیں کہ جو قوموں اور ملکوں کو مخفف گروہوں کو نے عدو قوس کی جہب جب پر مجبور کر رہیں تھیں اور اس صورت میں ان میں اور مقامی باشندوں میں تسلیم ہو آتا تھا۔

گر مقامی باشندے کمزور ہوتے تو اس صورت میں نئے آئوں اے ان کا قتل عام کر کے ان کا مقابلہ کر رہتے تھے تاکہ اس کے بعد وہ جا شرکت غیرے ان کی زمینوں پر قابض ہو جائیں۔ امریکہ، ستریلیا اور نیوزیلینڈ میں یہی ہوا اک اسیں بار بار کر ان کی تعداد اس قدر کم کر دی کہ دس سو ہزار فہر قوم سے مذاہت کرنے کے قابل نہیں رہے۔ اس کے نتیجے میں خون ریز جنگیں ہوئیں اور نایا خراپیں اپنی رہیں اور ذراٹیں میں اپنی شریک کر رہیں۔ حب قتل و غارت گرفت کا دور فتح ہوتا ہے تو اس کے بعد جو مرحد تماہیے اس میں مقامی باشندوں در نئے آئے والوں میں مکمل عاپ شروع ہوتا ہے۔ باہمی تجارت اور نظریات و خیالات کا جذلہ ہوتا ہے اور مذاہت کی فضایاں ہوتی ہے۔

ہندوستان میں حب آئے تو ایک دفعہ ان کا مقابلہ ہندوستان کی قدریم اقوام اور قبیلوں سے ہوا۔ یہ تسلیم انتہائی خون ریز اور سخت تھا کہ جس میں آریاؤں نے در اوپیں سلسلہ حاتمه کر دیا اور اسیں بر بھیجیں کی جس سے دھکیتے رہے۔ مگر جب جنگ و جدیں ہادر

ختم ہوا اور روایات نے ایک دوسرے کو مٹا دیا۔ مگر یہی اور قلمیں نظریات نے ہم ہتھی کے مکتب گل کو فردیت نا شروع کیا۔ مثلاً باب آریہ ہندوستان میں آئے تو ان کا شاہزادہ بڑی قدر جس میں مرد کو عورت پر فویت تھی اور ان کے تمام دیوبند مرد تھے مگر زادیوں میں تعلیم پر بواران معاشرہ کے اڑات قابل تھے اور ان کے نزدیک میں دیوبیوں کا بند مرجب تھا۔ بعد میں جب ملاب کا عمل شروع ہوا تو اس میں آریہ دیوبنکوں کی شہزادیوں دیوبیوں سے ہے نے تھیں۔ لکھنی "درگا محل" اور پاروتی کو بڑا درج مل گیا۔ میں تک کہ کلا کرشن ہندو معاشرہ کا عظیم اور محبوب دیوبن گیا۔ کرشن جی صدراچ کی جیشیت اس پل کی ہے کہ جس نے کالے اور سفید رنگ کو مل دیا۔ جنوبی ہندوستان کے ہل کر ہندو مت کا سفیدہ گزہ بن گی۔ کہ جمل دیوبن کی روایات کا تھنکا کیا گیا۔ اور اس سے محرک اچاریہ کا پیدا انت قلمیں اور ہتھی تحریک کی اپنادا ہوگی۔

ٹاپ کے اس عمل میں ایک طویل عرصہ لگا۔ کیونکہ دوستقد شناختوں کے ہم آنکھ ہونے میں وقت درکار ہوتا ہے۔ ایک دوسرے کو سمجھنے کے لئے دہن کو تبدیل کرنا ہوتا ہے۔ اس عمل میں دو نوں شناختیں اپنا ایک بڑا حصہ قرین کرتی ہیں۔ کیونکہ وہ تمام روایات اور ادارے جو اس ٹاپ میں رکھتے ہیں اُسیں ختم کرنا ہوتا ہے۔ اس کے نتیجے میں حق کر بدلتے ہیں روایات بدلتی ہیں رسم و روانہ بدلتے ہیں اور اس کے متعلق ہی ایک نیا قوی مراجع نہ ہے۔ پو ایک ارقلائی مل جاتا ہے جو آہستہ آہستہ گئے کی جانب ہو جاتا ہے۔ پسے اس عمل میں اس نے بھی دیوبنی تھی کہ زراعت آدمورفت کی کی تھی۔ نظریات وہلی اور سید بہ بید پھیلتے تھے۔ مگر اس تمام باؤں اور رکھناؤں کے بلوجہ دیوبن کے ہندوستان شہنشاہ کی تکمیل ہوئی جو آریاؤں اور دیوبنی عاصمر جنی تھی۔

ہندوستان میں آریاؤں کے بعد بھی حقق اقوام نہیں کہ جن میں شاہزادیں پڑتھی، کا تمی، ایں یوہنی اور ملکوں تھے۔ مگر اس کا اثر اٹھ رکھنے کی سرحدوں اور شمال سرحدوں تک محدود رہا۔ اور یہ یہیں پر بیٹھ دھس کے بعد ختم ہو گئے۔ اس وجہ پسے شہنشاہی سرحدی حالت میں رات پت کا نظام اتنا غت نہیں رہا اور عورت کو نہ شناختیوں

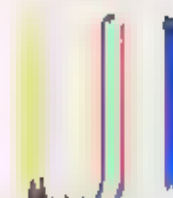
### آزادی حاصل رہی۔

جب ترک اور انقلان ہندوستان میں آئے تو یہ ہندوستان کے معاشرہ کے لئے ول جو شیں تھے یہ کہ اس سے پہنچے یہاں غیر ملکی قومیں آتی رہیں تھیں۔ اور محمد غزیوی کے مغلوں سے لے کر شہل ہندوستان میں ان کے تبلہ ہونے تک دوسرا سال کا عرصہ ہے کہ بس میں ہندوستان کے لوگ ان سے باؤں ہو چکے تھے۔ اور انہیں بحیثیت سیاسی طاقت کے روکنے کے لئے راجپوتوں نے ان سے سخت اور خون ریز مقابلے کئے۔ ان مقابلوں میں کامیابی کے بعد یہ ترک اور انقلان ہند پر اپنی بستیاں بنا کر تبلہ ہو گئے۔

جود میں جب محل ایک عبده نسل صفات کی بحیثیت سے ہندوستان آئے تو اس مرتبہ ان کو روکنے کے لئے راجپوت اور انقلان دنوں تحدیوں گئے۔ پہلی بیت اور کو اصر کی جنگوں میں دنوں مغلوں کے حلاف ساتھی ساتھ لڑے کیونکہ مغلوں نے ان دنوں کے معاشرات کو خطرے میں ڈال دیا تھا۔ اس طرح تاریخ میں یہ بھی ہوتا ہے کہ دو دو قومیں جو یہ ہی ملک میں بر سر بیکار رہتی ہیں جب ایک تیرہادش ان کے ذریعہ پر تلاش ہونے کے نتے جاتا ہے تو وہ اس کے حلاف تحدی ہو جاتے ہیں۔ مغلوں کی کامیابی کے بعد راجپوتوں اور انقلان کو ان کے نئے جگہ چھوٹیلی پڑی۔ اور اس طرح وہی عمل پھر درحرایا گیا۔ خون ریز تھیں بھر شفاف میل ٹاپ کر جس کے نتیجہ میں ایسی تحریکیں ابھریں کہ جسون نے ہندوستان کے لوگوں کو نہ ہب، رنگ و نسل اور ذات پات سے بندہ کر لئے کا گز کیا۔ شہل ہندوستان کی بھلکی تحریک اور صوفیاء کا وحدت الیہو رکا فتنہ اسی کی ایک کڑی ہے ہندوستان میں سب سے آخر میں آئے والی یورپی اقوام تھیں۔ یہ بھی اپنے ابتدائی دور میں ہندوستان کی ثافت میں ختم ہو گئیں۔ کیونکہ ابتداء میں ایک قوت کی تعداد کم تھی۔ اور یہ بحث تاجر آئے تھے۔ فاتح کے نہیں۔ مگر جیسے چیزے ان کا اقتدار بڑھتا ہے اس طرح وہ ہندوستان کے معاشرہ سے عبده ہوتے چھے گئے۔ اور محل سیاسی اقدار حاصل کرنے کے بعد انہوں نے مغلی ثافت کو پوری طرح ہلاک کرنے کی کوشش کی مگر خود کو ہندوستانیوں سے دوار کر کے۔ کٹتے شمشت اور سول ناکر کے علاقے بنا کر بیان پئی ربانی سے

عجیب کیں اپنی زبانِ نند اور بابس جدار کھا۔ شلدی بیدار اور شفافی رسومات میں خود کو  
شریک نہیں کیا

ہندوستانی معاشرے میں مسلمانوں کو شروع ہی سے اپنی شناخت کو برقرار رکھنے کا  
خیال تھا اور اس احساس نے اسے ہندو معاشرے میں ختم نہیں ہونے دیا۔ اقلیت میں  
ہوئے کی وجہ سے یہ خود کو خلپے میں سمجھتے تھے اور اس نے شناخت قائم رکھنے کے لئے  
خود کو تحریر کھانا ضروری سمجھتے تھے کہ ان کا تحفظ ہو سکے اس شناخت کو برقرار رکھنے میں مدد  
لے عملی طور پر حصہ بیان۔ جس کے وجہ سے صفات میں ان کا اثر درستگی ہو جاتا ہے۔ اور اس کا  
نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمان معاشرہ میں تقدامت پسندی کی روایات مطبوع ہوتی چلی گئی۔ ہر قسم  
جیسے کی اس نے ہدایت کی گئی تھی اس کی شناخت جن روایات پر قائم ہے وہ برقرار رہیں وہ  
اس میں کوئی تبدیلی۔ ہو جائے۔ اس نے ملائے برائے ہندو رسومات کے خلاف وعظ کرتے  
رہے اور اپنی اپنے سے روکتے رہے۔ یہی راجح ان اس وقت بھی تھا کہ جب یورپی قبیم  
و شفاقت کو اس روکر دیا گیا کہ اس کو اپنے نے سے مسلمان اپنی شناخت کھو دیں گے۔ جب کسی  
بھی قوم اور معاشرہ میں تشفیض کا سلسلہ اس شدت کے ساتھ ہو تو پھر قوموں میں ٹاپ کا  
عمل رک جاتا ہے اور تحقیقات جزا کر لیتے ہیں۔ حالانکہ تشفیض ایک نظری ہوتی چیز نہیں  
 بلکہ قوموں کی زندگی میں ایک بدلتے ہوئے عمل کا ہم ہوتا ہے۔ جو روایات اس تشفیض کی  
علامت ہیں کل وہ بس جاتی ہیں۔ اور دوسرا سری روایات ان کی جگہ لے لیتی ہیں۔ اگر اس  
عمل کو روکا جائے تو پھر معاشرہ تجدی ہو کر اپنی جگہ نظر جاتا ہے



## تاریخ کا خاتمہ

آج کل یہ سو افغانیا جا رہا ہے کہ کیا کوئی ایجادت ہے گا کہ جب تاریخ کا خاتمہ ہو جائے گا؟ مذہبی سلطنت نظر سے تو اس سوال کا جواب اس طرح سے دیا جاسکتا ہے کہ اس کائنات کی کہ جس میں انسان معروف عمل ہے اس کی ابتداء اور انتہا ہے اور وقت ہے گا کہ جب یہ کائنات اور انسان مٹھم ہو جائیں گے۔ اور اس کے ساتھ یہ تاریخ کا بھی خاتمہ ہو جائے گا۔ اس کے بعد وہ سری دنیا میں جو زندگی ہوگی۔ وہ تمام تضادات سے خالی ہوگی۔ اور اس میں ہر انسان کو وہ سب پہنچے گا جو اس کی خواہش ہوگی۔ اس لئے اس دنیا میں تاریخ کی کوئی ضرورت ہی نہیں ہوگی۔ کیونکہ وہ تمام قسمیں ہو تاریخ ساز ہیں وہاں ان کا وہ ہو دیں جیسی ہے۔

اس کے علاوہ مذہب میں تاریخ کے خاتمہ کا ایک اور تصور بھی ہے۔ وہ یہ کہ ہر ذہب سے اپنے ابتدائی ریاضت میں ذہب کی تعلیمات و عقائد کے مطابق ایک مثالی معاشرہ قائم ہے۔ قہاں گین بھد میں یہ معاشرہ برابر خراب ہو، چالا گیا اور اس کی پاکیزگی پر ہے پڑتے چھے گے۔ اس سے تاریخی عمل نے معاشرہ کو بیکار اور خراب کیا۔ اس وجہ سے وہ بھد کی تاریخ کو اپنے نے خراب اور مسکن بھجتے ہیں اور تاریخ کا خاتمہ اس مثالی معاشرہ کے قیام کے بعد خیر کرتے ہیں۔ لیکن وجہ ہے کہ اس مذہب کے ماننے والوں میں ابھی کافی تکمیل ہے۔ درود و ایں بوث کر اس مثالی معاشرہ کے قیام کی حد و جد کرتے ہیں۔ اور اس تاریخی عمل کو بالکل مزید اور بحلا نہ چاہتے ہیں۔ جو اس میں اور ان کے عمد کے درمیان حاصل ہے۔ یک دو سلطنت نظر سے تاریخ انسان اور فطرت کے درمیان تسلیم اور کل مکن کا ہم ہے۔ ہم سے یہ کل مکن شروع ہوئی ہے انسان اس میں برادری قطب۔ غالب۔ رہا ہے۔ اور ایک سو دو تے گا۔ جب وہ عمل طور پر فطرتی جانب چکے گا۔ جب تے۔ کا یہ ذرا سہ ختم۔ وہ یہ تو پھر تاریخ سے پاس بیان کرے۔ کیونکہ بھی نہیں رہ جائے گا وہ وہی تاریخ کے خاتمہ کا دیگا۔

ہر کسی نقطہ نظر سے تاریخ طبعاتی جدوجہد کی تاریخ ہے کہ جس میں انسانی سماج  
مخفف درجول سے گزرا ہوا۔ تو کہونہم کے عمد میں داخل ہو گا اس وقت انسانی سماج  
کے تمام تضادات ختم ہو جائیں گے اور اس کے ساتھ تاریخ کا فاتحہ ہو جائے گا۔ لیکن یہ اسی  
وقت ممکن ہو گا کہ جب کیوں رم پوری دنیا پر قاب آجائے گا۔ ورنہ دسری صورت میں  
کیوں نہ اور غیر کیوں تھے معاشروں میں جدوجہد جاری رہے گی۔

انسانی تاریخ میں تاریخ کے خاتمہ کے نظریات دنیا کی ہر قوم اور تم کے نئے جدا چدا  
ہیں۔ تاریخ میں کوئی قوم یا تمدن اس وقت زندہ رہتا ہے جب تک کہ وہ باطل ہوتا ہے اور  
انہی تحقیقی صلاحیتیں کھو رہتا ہے اور اس قابل نہیں رہتا کہ صلاحیتوں کو برداشتے کارہ  
سکے۔ واس نظر پر بھوپل کی اس تمدن کی سوت واقع ہو جاتی ہے۔ اور اس کی موت کے  
ساتھ ہی اس کی تاریخ کا بھی خاتمہ ہو جاتا ہے۔ ٹلایور ٹیلوں نے اپنے دور میں علم و ادب و  
فلسفہ سامنے اور فی میں جو تحقیقی کارہاتے سرانجام دیے۔ ایک خاص مرحلہ پر کران  
کی تاریخ کا ناتھ ہوتی۔ اور اسی کے ساتھ یہ بھل تمدن کی تاریخ کا خاتمہ ہو جاتا ہے۔ حلاں کہ یہ بھل  
قوم اسی سی زندہ ہے۔ مگر اس کے تمدن کی تاریخ کا خاتمہ ہو پکا ہے۔ ملک کے یہ بھل قوم اسی  
ہی زندہ ہے۔ مگر اس کے تمدن کی تاریخ ختم ہو چکی ہے۔ کیونکہ رو ہیوں اور عروں کے  
ساتھ ہوا اور یہی تاریخ قدم تمدنوں کی ہے جن میں ہندوستان، مصر، عراق، اور ایران شامل  
ہیں۔

تاریخ کی ابتداء درستہ ہر قوم کی اپنی جد اکارہ ہوتی ہے۔ آج کی دنیا میں استحکام  
میں کہ جو کہ دیکی تاریخ میں پاہزت مقام حاصل کرنے کی جدوجہد میں مصروف ہیں ان میں  
ہل قسطنطین جہول افریقہ کے سیدہ ہم باشندے اکڑا اور تاریخی ہیں کہ جو پہنچے دھن اور  
حکوم کے لئے جدوجہد کر رہے ہیں یہ لوگ تاریخ کی تحمل کر رہے ہیں۔ تاریخ کو بنانے  
میں معروف ہیں شلیک جب یہ اپنے مقام حاصل کر لیں تو اس وقت ان کے لئے  
تاریخ کا خاتمہ ہو جائے۔ مگر اس کے بعد ان کی تاریخ کا ایک نیا اور شروع ہو گا کہ جس میں یہ

## اے دمی کی تاریخ نامیں لے

تاریخ کے خاتر کا یہ نہرو آج ملی تندب و تمدن کی جانب سے لگایا چ رہا ہے۔ اس کا خیال ہے کہ وہ سمجھل کے مراحل پر ہبھوٹی کئے ہیں۔ اور آج اس جگہ پر ہیں کہ جہاں انہوں نے فاطر پر بھی برتری حاصل کر لی ہے۔ اور اپنی ذات سے سائنس و ہدایتی علوم میں بھی بسیروں کو چھوڑ رہے ہیں۔ اس لئے اب ان کے مقابلہ میں اور کوئی تندب اور تمدن نہیں رہا اس لئے وہ اس کا دعویٰ کر رہے ہیں کہ ان کے لئے تاریخ کا خاتر ہو گیا۔ مگر تاریخ کا خاتر کا یہ خود دنی کے پس ماندہ مکون اور مظہوم اقوام اور طبقوں کے لئے زبر قاتل ہے۔ کیونکہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ سمجھوتہ کی ضرورت ہے، اور ہر بیت کو برداشت کرنا چاہئے کیونکہ تاریخ ختم ہو چکی ہے۔ مگر ان میں ماندہ مکون اور اقوام کی تاریخ حتم نہیں ہوئی۔ انہی تاریخ ان کی جدوجہد کے ساتھ چڑی رہے گی اور شدید تاریخ کا بھی خاتر نہ ہے۔ کیونکہ اس کا تعلق انسان سے ہے۔ اور انسان کی فطرت میں ہو جدت ہے۔ جو برق عملی ہے وہ اسے بیشہ باعمل رکھے گی۔ متنے تھدات بھرتے رہیں گے اور انسانی صلاحیتوں کو چیلنج کرتے رہیں گے۔ اور اس طرح اسے معروف میں رکھیں گے۔ اور اس کے اس عمل سے تاریخ رہا۔ ملتی رہے گی اور اسے بڑھتی رہے گی۔ انسان اور انسانی معاشرہ کے پہلے کے ساتھ ساتھ یہ بھی برادر ہے لئی رہے گی۔

## مزدوروں کی تاریخ کیسے لکھی جائے؟

لکھنے والوں اور مزدوروں کی تاریخ کیسے لکھی جائے؟ مزدوری کا مطلب ہے کہ اس میں اس بات کو بھی  
تسلیم یا پیٹ کر رکھو دینے کی وجہ سے کام کرنا ہے اور جن دو ایام میں بڑا ہوتا ہے۔  
اس کے نئے یہ مشکل ہوتا ہے کہ دو انتہائی وقت کو کچھ لے کر۔ اس سے اس میں بھی  
شوور پیدا کرے کا کام، شور و دشمن کا ہوتا ہے۔ جو یہ کام یک اندھی پولی تھیں  
اُن کے رہتے ہیں۔ ان طریقے سے تخت زینہ ویں تھواں شل رہ کے نہیں رکھتے  
ہیں، اس کا مرد، اور زاد بودا اور بھگت ہوتا ہے۔ وہ مزدوروں والیک پیٹت فارم پر جمع کرتے  
ہیں متفہور ہوتے ہیں میں تکمیل صحت پیدا کرتی ہے اور بھیت ایک مفت کے اس میں  
رہ جو یہ اُن کے اس کا انتہائی دہنہ ہے اور انہیں اس پیدا جنم کے لئے پیدا کرتی  
ہے۔ مزدوری کا دہنہ اس کے دہنے والے ہیں۔ مزدوری کا تھلب نہیں رکھتے

# اُن کوئی ملکہ نہ لے اُن کوئی بُل لے اُن کوئی

تھک تھی۔ اس میں مزدوروں کی جدوجہد اور ان کی سرگرمیوں کو صرف نہیں بولنے بلکہ دیکھنا چاہیے اور تاریخ کو تھیق دلتے جن مواقعات پر دودیا گیا ہو یہ تھے کہ نہیں بولنے بلکہ دیکھنا چاہیے۔ کون سے مطالبہ پیش کئے اور ان میں کس حد تک کون مرحوم پر ہٹکیں کر سکیں۔ کون کے طبقات کی تھے؟ کون سیں کامیاب ہوئی۔ یوں میں کتنی تھنف تجزیاں تھیں۔ ان کے معتقدات کی تھے؟ کون کوں یہ نہ رانی کی راہ سل اور رب تھے؟ ان کے طبیعت کی تھے؟ ۱۰ نہیں کس طرح اور کیسے بھر انہیں میں مزدوروں کی قیامت کی دیکھو۔ اس قسم کی تاریخ نے مزدوروں کو صرف نہیں بولنے بلکہ دراں کی سرگرمیوں نے بھروسہ اور اسے بالی معاشرے سے بالکل کاٹ کر رکھ دیا یہ تاریخ پڑھتے ہے۔ یہ انسانی ہوتے ہے۔ مزدور، بالی، کون سے حد اُپنے اور گلوق ہے اور اس طرح اس کی جدوجہد بھی معاشرہ کی جدوجہد سے آتی جاتی ہے اور ایسا بھروسہ ہوتا ہے کہ مزدوروں کا مغلیق وہ سب حق سے بالکل سیکھ سکیں اور وہ خوب، برضہ خوب، صرف اپنے مدد ہے کے نئے جدوجہد رکھتے رہے چر۔ اس تاریخ نے مراد رئے اتحاد کر دیا۔ اس کے

ترکے رکھوں اور اس کی جدوجہد و صرف تھے ہیں اے اصدقی، اس کی حضوری تھے مدد، ۱۰ یہ۔ یہ بھب مزدوروں کی تاریخ کوں اندراز میں لکھا یہ تو اس سے معاشرے کے درپے جھتوں کو بولی دیجیں بھی فس روئی۔ کچھ تک اس تاریخ میں اسیں اپنے کوں کر دی اور عمل لفڑیمیں آیا، اس لئے اس تاریخ کے اڑاتی بھی مدد دہ کر دے گئے۔

جن لوگوں سے مزدور خیکوں میں حصہ بنتا تھا اور جو مزدور تحریک تو عوای تحریک سے ملا کر رکھنا چاہیے تھے انہوں نے اس بات پر نور دیا کہ مزدور تاریخ کو ایک نئے انداز اور سफٹنے لئے کھنے کی ضرورت ہے تا۔ اس میں صرف ایک بدقند کی جھکڑے نہ بلکہ اس میں پورا معاشرہ سرگرم عمل ہو۔ اس لئے اس بات پر نور دیا یا کہ مزدوروں کی تاریخ تکست وقت یہ، یعنی ضروری ہے کہ ایک مراد رئی رور مزدی کی رہنی اور اس کے نہیں د

مگر شب میں کیدار شت اور تعلق ہے۔ معاشرہ میں جو تبدیلیاں آئیں اس کا اس کی زندگی اور زندگی میں سرگرمیوں پر کیا اڑپتا ہے۔ حقیقت مزدور کو معاشرہ کے اندر سے دکھایا۔ اس سے اسے علیحدہ نہیں کیا جائے۔

اور سب سے بڑی بات یہ کہ ضرورت اس بات کی ہے کہ مزدور کو سورخ اپنی تقریبے نہیں دیکھے اور نہ ہی اپنے معلمہ نظر سے اس کی ذات اور زندگی کا تجربہ کرے۔ بلکہ یہ دیکھنے کی ضرورت ہے کہ مزدور خود کس طرح سے سوچتے ہیں۔ ان کے ساتھ ہونے والی ہالنسالیوں کے خلاف ان کا رد عمل کیا ہوتا ہے، وہ اپنے غصہ کا خود کس طرح سے کرتے ہیں اور وہ کون سے مدد ہوتے ہیں کہ جب انہیں اپنی طاقت کا احساس ہوتا ہے۔ اگر تاریخ کو اس طرح سے تکھی جائے گا تو وہ مزدور تحریک کاریا وہ جماعت کے ساتھ تجربہ کر سکے گی۔ اور اس تاریخ سے عملی طور پر سکھایا جاسکے گا۔

مختلف سیاسی رابطہ حضور مسیح میں حصہ یا، انہوں نے اپنے تجربت و مشہدات کے بعد اس کی نشان دہی کی کہ مزدوروں میں اپنے مندوست کا احساس ہوا شدید ہوتا ہے وہ وہ ان کے حصول یا ان کے تحفظ کے لئے آزاد ان ٹھوپ پر جدوجہد کرتے ہیں۔ ان جدوجہد سے ان میں جو شعور ہتا ہے وہ کوئی نزدیکی نہیں یا سیاسی جماعت پر اپنی اُر

سلکت ہے مثلاً جب بھی اسٹرائیک ہوتی ہے تو اس کے دریچے مزدور ایک انتہائی صورت حال کو پیدا کرتے ہیں اس کی روایت مزدور کی زندگی میں جو ایک خاموشی ہوتی ہے۔ اس خاموشی میں چیزیں ہالت و قوت کا انکرہ میں اسٹرائیک کے ذریعہ ہوتا ہے۔ اگر کوئی نزدیکی نہیں ہے تو وہ اپنی جدوجہد کو چاری رکھے سکتے ہیں۔ اس لئے اقلابی داشتہ اور سلطکروں کا کام یہ نہیں کہ وہ ان کی تربیت کریں یا اسیں باشور بنائیں بلکہ ان کا کام ہے کہ خود ان سے بچھیں اور اپنے نظریات کو مزدوروں کی ضرورت کے مطابق تحریک کریں اور تبدیل کریں۔ کیونکہ مزدوروں میں شعور یا ہر کی قوت کے پرداختیں ہوتے ہیں۔

تھوڑے ان کے اندر ہوتا ہے اور ان کی اپنی جدوجہد سے یہ بیدار ہوتا ہے اور پھر تک

ہو چتا ہے۔ اس نے وہ کسی رانشوں اور انقلابی پروپری کے حقان سیکھ لیتے۔ مزدور کو محاشرہ سے لک کر علیحدہ دیکھنے کی ضرورت نہیں وہ بھی معاشرہ کا ایک حصہ ہوتا ہے اور اس جمیعت سے اس کے شور کی راہ میں بھی وہ ساری ملکات ہوتی ہیں تو کہ دوسرے طبقوں اور گروہوں کو درجیش ہوتی ہیں۔ ان میں وہ تمام ادارے 'روایات' ور انڈار چلتی ہیں جو کہ محاشرے کو پوری طرح سے اپنی گرفت میں لے ہوئے ہیں۔ ان میں قانون کا حرام، ملک سے محبت خانہ انی ماخوں وغیرہ شامل ہیں۔ جب بھی یک انسان انزواحت حاصل کرنا چاہتا ہے تو یہ تمام ادارے اور روایات اس کی راہ میں رکھ لیتے ہیں جستے ہیں کیونکہ وہ گوس میں یہ احساس پیدا کیا جاتا ہے کہ اگر وہ ان روایات، القد ر کی پابندی کو بیس گے تو نہیں اس کا مطلب ہے کہ اپنے اگر بھی ہب کی اطاعت کرے گا تو اس کے پردہ میں اسے تحفظ ملے گیو یہ اگر شوہر کی وقاروار ہو گی تو اس کے پردہ میں اسے معاشر، مینینک حاصل ہو گا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہیں ان روایات کو قبض کر لیتا ہے اور اس میں ان کے اندر چیک ہوئی استھان قوتوں کا احساس نہیں ہتا اور وہ ان کے خلاف رد عمل کے بجائے ظاہری پیروں کے خلاف ہو جاتے ہیں اور ان پر اپنے غصہ کا خذر کرتے ہیں۔ اسی نے مزدور کی ابتدائی جدوجہد میشوں کے خلاف تھی۔ کیونکہ انکا یہ خیال تھا کہ میشن ان کی جگہ لے کر انہیں لے رہا گا کہ کوئی سے۔ اور اسی وجہت کا مظاہرہ آئی کل نکالوں کے خلاف ہے۔ ملا یہ کہ تصورہ میشن کا قیادہ نکالوں کا ہے بلکہ اس نظام کا ہے کہ جس نے میشن کو اپنے نئے استھان کیا اور ان نکالوں کو استھان کر رہا ہے۔ میشن اور نکالوں نے مزدور کو فرمات اور آرام دینے کے بجائے اس کے دکھن میں اضافہ اس نے کیا کہ وہ اس نظام کے اندر کام کر رہی ہے کہ جس میں پیدا وار پر کنٹرول مزدور کے پاتھ میں نہیں اس نے اصل غصہ میشن دی نکالوں پر نہیں آتا چاہئے بلکہ اس کے بیٹے مظہر میں چھپی جائیں گے اس نے اس کے خلاف کرنا چاہئے۔

محاشرو کو تبدیل کرنے کی ذمہ داری صرف مزدوری کی نہیں اس میں دوسرے مجروم طبقوں کی شرکت بھی لازمی ہے اور جب تک ان سب کی جدوجہد کو طیا نہیں جائے گا اس وقت تک ان کی قوت تکھری ہوئی رہے گی اس لئے مزدوروں کی تاریخ جب تکھی جائے تو انہیں محشرہ سے لاٹ کر نہیں دکھا جائے اور جب ان کی جدوجہد ہو تو اسے دوسرے مجروم طبقوں کی جدوجہد سے طیا جائے، اسی صورت میں محشورہ میں تبدیلی آئے گی۔

# مالِ اسلام

ہنسی کے علم سے انفل کے حل پر کیا اڑات ہوئے اور اس سے اس گلر اور  
ٹھانٹ کس حد تک مٹاڑ ہوئی؟ یہ تھے وہ سوالات کہ جنہوں نے اخباروں اور انہیوں  
صدی میں پورپ میں تاریخی اتفاق کو پیدا کیا۔ اور اس سے انسلی زہن میں ہوتے ہیں  
تھی۔ گلر وہ سوچ کی جو نئی راہیں لکھیں اس نے انفل تاریخ اور انسلی تنصیب و تہمن  
کے ارتقاہ اور بکھنے میں مددی - کیونکہ اس اتفاق سے پہلے تاریخ کا صخرون بخیادی حیثیت  
کا ماحل نہیں تھا۔ بلکہ اسے ذہب کے نیچ سمجھا جاتا تھا اس کے ذریعہ فلسفی و قومی جذبات کو  
بخار احتماق۔ مگر جب تاریخ کو ایک آزا اور خود مختار حیثیت دی گئی تو اس وقت یہ لکھن ہوا  
کہ انسلی تاریخ کو حقیقی طور پر سمجھا جاسکے ।

انسلی زہن کو اس وقت تک مکمل طور پر نہیں سمجھا جاسکتا۔ جب تک کہ انسلی  
تنصیب کے ارتقاہ کو مرطہ۔ مرطہ میں سمجھا جائے گا اور جب تک بکھری ہوئی کڑیوں کو  
مایہ نہیں چنے گا اس وقت تک انسلی ترقی کے سلسلہ کو جو زماں میں ہاں کے گا۔

انسلی کے تمام کارہائیوں۔ اس کے الگار و نظریات کو اس وقت تک نہیں سمجھا  
جاسکتا، جب تک کہ اس کی تاریخ مطلقاً نہ ہو، صرف تاریخ کے ذریعہ اس کا اندازہ ہوئے ہے  
ہنسی میں کئی مرطبوں (راستوں) اور دستواریوں سے گور کر کوئی نظریہ یا ایجاد مکمل تک  
ہو پہنچی۔ کیونکہ تاریخ کا یہ کام ہے کہ کسی جگہ کی خود تک جائے۔ اس کی ایجاد اس کو ڈھونڈنے  
اور جب تاریخ یہ سفر کرتی ہے تو وہ ایک ذرا مہین جاتی ہے اور وہ مذکورہ قدم سے لے کر زند  
حل تک جو جو تدبییں آئیں ہیں، تغیرات ہوئے ہیں یا پھیلاؤں ہوئے ہیں وہ ان رازوں  
سے یک کے بعد ایک پر وہ انھیں چل جاتی ہے۔ تاریخ و قوت کی تھوں کو ہنالی جاتی ہے اور  
جب بھی کسی راز سے پر وہ امتحان ہے تو اس کے ساتھ انسلی زہن روشن ہو جاتا جاتا ہے۔ یہی  
وہ چیز ہے کہ تاریخی شعور کہ جاتا ہے اور اسی تاریخی شعور کے تیجوں میں دلوں سے نظر  
و تنصیب و تک نظری دور ہوتی ہے، زہن کو سوچ اور گلر کی تی روشنی ملتی ہے، اور انہیں

میں یہ فرم پیدا ہوتا ہے کہ وہ تاریخ میں مختلف قوموں اور معاشروں کی روایات اور ادaroں کو سمجھ سکتے۔

ہمیں تاریخ کے دور میں تنقیب کی اہمیت کا احساس اسی وقت ہو گا کہ جب ہمیں ہنر کے بارے میں پوری پوری معلومات ہوں گی۔ کیونکہ مرف تاریخ کے ذریعہ ماہی اور حل کے درمیان فرق واضح ہتا ہے۔

ہر سے تاریجی شور کی کی اور پہلی کی علامت یہ ہے کہ جب ہم پر اے سائنسدانوں، مفکروں اور فلسفیوں کی ایجادوں، نظریات اور الفکار کو جدید دور کے علم اور روشیں میں دیکھتے ہیں تو وہ انتہائی پچھلاندہ اور سخت خیز لگتی ہیں۔ لیکن اگر ہم تاریجی روشنی میں انسیں چیزوں کو ایک تسلیل کے ساتھ دیکھیں تو ان کی اہمیت نہیں ہوتی جیسا جاتی ہے۔ اس لئے قدیم ایجادوں، الفکار اور اداروں کو کھنکے کے لئے تاریجی شور کا ہوتا ہے۔

اگر تاریجی علم نہ ہو تو اس صورت میں کسی ایجادیا اُش کی اہمیت ختم ہو جاتی ہے اور وہ چیز ایک راز ہیں کہ مدد کی محل میں رہ جاتی ہے۔ مثلاً اج اہرام مصر تو موجود ہیں مگر ان کا علم موجود نہیں۔ مصر کی میاں تبلیغی میں مگر ان کو بدلنے کا فن رہا ہے من گی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان چیزوں کے اور گرد ایک پر اسرائیل ہے جیسی ان کو دیکھ کر ایک تحریر کا احساس قپیبا ہوتا ہے مگر ان کی حقیقت بھی نہیں آتی ہے اور اس وجہ سے ہم اس مدد کے انسان لذیں اس کی ترقی اور اس کی صحیحیت قوت سے بے خبر رہتے ہیں۔ اگر ہماری کافی قائم علم تکمیل رہتا تو انسان کی ترقی میں بڑی آسانیاں ہوتیں۔ جب وقت کے باخوبی علم خاتما ہو جاتا ہے تو انسان کو اسے دوبارہ سے اپنی ضروریات پوری کرنے کے لئے دریافت کرنا پڑتا ہے اور بعض اوقات یہ بھی ہوتا ہے کہ علم ختم ہو جاتا ہے اور وہ دوبارہ سے دریافت بھی نہیں ہو سکتا ہے۔

اس کی مثال ایسی ہی ہے کہ کچھ عرصہ ہوا کہ اخبارات میں یہ خبر آئی کہ ٹیکسٹ میں پہلی کی ایک گمراہی دریافت ہوئی کہ جو وقت کے ساتھ بیکار ہو گئی تھی اور اب تھوڑی کے

## رُكْل مِنْ كَوْكَاسْ قَدْرْ اَكْبَرْ كَعْكَيْ

دوبارہ اسے چنے کے کھل ہاتا۔ یہ گھری قردن و سطحی میں کسی ماہر نے مطلی تھی بعد میں  
سیاہ اقلیات اور بحرانوں نے اس فن کو اس طرح ختم کیا کہ اب اس کے جانے والے  
بلکہ نہیں پہنچے۔ اس طرح ملوثات و واقعات تندیعی ترقی کو رد کر دیتے ہیں۔ اور معاشرے  
اُنگے یونیٹ کے بجائے یونیٹ کی جانب جا کر پہنچنے والے ہو جاتے ہیں۔

یہ تاریخ کا حکم ہے کہ وہ تاریخی سے تسلیل کو ہائم رکھے۔ اور دریافت شدہ حکم کو  
محفوظ رکھے۔ اسی صورت میں انفلوئنزا برد ہمن مسلم ہوں گے اور تاریخ ان کی رفتار  
کو جھلک رکھ سکتے ہیں۔

تاریخ قوموں کے دہن کی علاوی کرتی ہے۔ تاریخ میں کسی قوم کی خواہشات،  
تنائیں اور آرزوں میں بھی ہوتی ہیں۔ اس میں اس کی ضروریات ہوتی ہیں۔ اس کے  
ہاکام مخصوص ہوتے ہیں۔ اس کے خیالات و افکار ہوتے ہیں۔ تاریخ نہ صرف ہنسی کے  
رازوں پر سے پرداز افضلی ہے بلکہ قوموں کا مستقبل کی راہوں کو بھی ہموار کرتی ہے۔  
چونکہ تاریخ انسان کے ذہن کی غیر میں مددویت ہے۔ اس لئے تاریخ کا حکم خطرناک  
بھی ہوتا ہے اور منفی بھی۔ اس حکم کے سارے قسم پرستی۔ نہ ابھی جزویت "لائسٹر" اپہرل  
اُرم، "تو سچ پسندی"، "نسل پرستی" اور بیربر پرستی کے تحت قوموں میں غفرشی پیدا کی جاتی ہیں،  
جنگ و حرب کے جذبات کو فروغ دی جاتا ہے تو وہ سری طرف تاریخی کے ذریع انسان دستی  
برل ازم "جمهوریت" اور انفلوئنزا کی جنگ بھی لای جاتی ہے۔

حکمران طبقے تاریخ کو اپے مخلوکے لئے استغل کرتے ہیں اور اس کے ذریعہ اپنی  
حرب اُقدار اور حرام کے جذبات پیدا کر کے تاریخ میں اپنی مقام حاصل کرنے کی جدوجہد  
کرتے ہیں، مگر وہ سری طرف ایسے ادارے اور طبقے بھی ہوتے ہیں کہ جو تاریخ کے دشمن  
ہوتے ہیں اور ان کی کوشش یہ "آتی ہے کہ تاریخ کو کس طرح سے چھپا جائے یا اسے مٹا  
جائے" یعنی ان اور لوگوں اور طبقوں کا اپنی گھنٹا ہاؤ تابے اس نئے وہ نہیں چاہتے کہ تاریخ  
کے ہنسی کو سامنے والے اور اس دریجہ سے ان کی جو عنانوں کو ظاہر کی جائے، وہ صرف

تاریخ کو اپنی عاقبت کے لئے آتی، ستعل کرنا چاہتے ہیں مگر اس سے خوف زدہ بھی ہوتے ہیں  
کہ وہ ان کی اصل خلولوگوں کو نہ دکھائے۔

رئے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ تاریخ کا ایک محدود نقطہ نظر لوگوں کے سامنے  
رکھا جائے، اس نے، تھا بات اور بھروسوں کے وقت وہ تاریخ کو اپنے نقطہ نظر سے پیش  
کرتے ہیں، جب اخلاق کا خلود ہوتا ہے تو وہ لوگوں کو اس کے سماں سے ڈراستے ہیں اور  
انقلاب کو روکنے کی تلاش بھی پیش کرتے ہیں۔

لیکن دوسری طرف ترقی پسند قومیں بھی تاریخ سے سارا لمحہ ہیں اور تاریخ میں  
ہوا ہی بعد وجد کو اس طرح سے پیش کرتی ہیں کہ لوگوں کو حوصلہ طے اور ہاوس ہونے کی  
بجائے ان میں امید و عزم کے چدیات پیدا ہوں۔

مشہور جرس فلسفہ سے کامرانی کا ہمارے میں خلی رہی تھا۔ اس کا کتنا تھا ہم باشی  
کے پڑے میں بہت کچھ چلتے ہیں۔ اس نے بھیں کچھ بھولنا بھی چاہئے اس کے جواب  
میں ایک اور سورج نے کہا کہ ہمیں بہت کچھ یاد رکھنا چاہئے اور تاریخ کو اس طرح سے لکھنا  
چاہئے کہ ہوندگی کی تذگی دے اسے جس نہ لند کر دے۔

اس نے تاریخ پر نکھنے کے لئے تربیت یافتہ سو روشن کی ضرورت ہوتی ہے کچھ کہ  
تربیت یافتہ سورجی واقعہ کی اہمیت اور ان کی مدد کو سمجھ سکتا ہے، ایک غیر تربیت  
یافتہ سورج کی نظر میں بہت سے واقعہ غیر اہم ہوتے ہیں اور وہ اس قاتل نہیں ہوتا  
کہ ان کا اور اس کا سچے۔ کیونکہ صرف تربیت یافتہ سورج کی نگاہ اس قاتل ہوتی ہے کہ وہ  
واقعہ کی نوعیت اور حقائق کے اثرات کو دیکھ سکے اور ان کا تجویز کر سکے، نہ فیلانہ  
واقعہ کے مثل دیتے ہوئے کہا ہے کہ ایک عام آدمی کے سامنے کوئی شمن ایک سرپرست راز  
ہوتی ہے۔ مگر اپنی شمن ایک مسری کے سامنے کھلی کتب کی مانند ہوتی ہے کہ جس کے پر  
پڑے سے اس کی وفات ہوتی ہے۔ سورج کی مثل بھی ایسی ہی ہے اگر وہ تربیت یافتہ  
ہو، ہے تو وہ واقعہ کی کھوچ، یک ماہر کی میثیت سے لٹا ہے اور ان سے جھوٹ اور بیج کو  
سینہ، کردا ہے غیر تربیت یافتہ سورج اس قاتل نہیں ہے اس کو واقعہ کے جگہ کو صاف کر

کائنات میں ایسا بھروسہ ریبے سا کوئی نہ

جسے گا اور جب تک اس کی تخلیں باہر کے باقیوں نہ ہوگی۔ تاریخ یک حکومت کی خل احتیار نہیں کرے گی۔

## یونیورسٹی تاریخ

ابتداء میں ہر قوم صرف اپنی تاریخ میں اچھی سمجھتی تو اور اسے محفوظ کرنے کی کوشش کرتی تھے، لیکن جب تجارت، سیاست، بھارت، جنگ و جدل، اور سفارتی تعلقات نے قوموں کو ایک دوسرے کے تربیب کیا تو ان میں ایک دوسرے کو جانشی کا شوق بھی پیدا ہوا۔ اگرچہ ہر قوم کی تاریخ جدا ہوتی ہے ملکن اس افزائش کے بعد جو دو قوموں میں کسی خاصرا یے ہے جس جوان کو آپس میں ہم آنکھ کرتے ہیں۔ اسی لئے ہائیکے اس بہت پروردیا کر جب تک موجود تمام انسانی تzendیوں کا مطالعہ نہیں کرے گا اور ان تzendیوں کا میں میں مقابلہ نہیں کر گا۔ اس وقت تک اس کے لئے ملکن ہو گا کہ وہ تاریخ میں کوئی منسوب تلاش کر سکے یا تاریخی عمل کو کوئی مضمون دے سکے اور نہ اس کے لئے ملکن ہو گا کہ وہ کوئی فیصلہ صدور کر سکے۔

جب ہر قوم ملکہ سے اپنی تاریخ لکھتی ہے تو اس کی کوشش ہوتی ہے کہ "اپنے کارہیوں کو بیان کرے" اور تاریخ میں اپنی اہمیت کو اجاگر کرے دوسری قوموں کی تاریخ کے مطالعہ کے ان میں یہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ دوسری قوموں کے مقابلہ میں اپنی ملکت کو چائم کرے اور اس طرح دوسروں کی خوبیوں اور کارہیوں کو باوقت کرے یا ان کو نظر انداز کر دے۔ اس فقطہ نظر سے تاریخ تجھ ہوتی چلی جاتی ہے اور اس کی دسحت کو گھنڑایا جاتا ہے۔ تاریخ کو اس نگرانی سے نکلنے میں آثار قدیمہ کی دریافتیں کو بیڑا حل ہے، ان دریافتیں سے دنیا کی قدیم تzendیوں کے بارے میں جو ہر ایک مشکلات کے۔ جس سے قدم تzendیوں کی نہ صرف محنت قائم ہوئی۔ بلکہ اس عد کے انسان کی ذہنی پہنچی کا بھی احسان ہوا۔ ان آثار قدیمہ کی دریافتیں نے انسانی ذہن میں اس تعصی کو پیدا کیا کہ وہ تندیب و تمدن کے ارتقا کو سمجھے اور اس عمل کے بیس محرمنی ہو تو ائمہ ہیں اسیں دریافت کرے۔ اس لئے اس نے تzendیوں کو انفرادی طور پر، سمجھنے کے بجائے۔ اے بخششیت جھوٹی انسانی تندیبی ترقی کے طور پر دیکھا اور اس کے بعد وہ اس تمحیر پہنچ کر

## اُر اسیل اُر اول کلام طاہب اُر اندر سل اُر مل جائے۔

کیونکہ یونورسل تاریخ میں تمام قوموں کی سرگرمیاں کامنے اور ان کے اعمال ہوں گے۔ اس بھروسی ترقی سے انسانی تاریخ اور انسانی تمنہب و تمن کا تجربہ کی جاسکے گا۔ اور اس کے بعد یہ ممکن ہو گا کہ تاریخ کے عمل کو سمجھا جاسکے۔ اگر قومیں انفرادی طور پر اپنی تاریخ کا مطالعہ کریں، تو ایسی تدبیحیں۔ تاریخ تاریخ کے عمل اور یہ سچی حق کو توڑ دیں گی اور تاریخ کو بیشتر بھروسی سمجھا جاسکے گا۔

یونورسل تاریخ کے نظریہ کو میہمت اور اسلام کے زندگی عقائد نے بھی تقدیم دی۔ کیونکہ یہ دونوں نہ ہب اقلال ہوئے کادعویٰ کرتے ہیں اور ان کی نظر میں تمام قومیں یکیل اور صادی طور پر خدا کی تھوڑی ہیں اور یہ سب مل کر خدا کے منصوبہ کی یخیل کر رہی ہیں۔ اس نقطہ نظر کے تحت ہر قوم کی ہدایات کی طور امیت ہے۔

اگرچہ یونورسل تاریخ کا بنیادی مقدمہ تو یہی تھا۔ اس کے ذریعہ انسانی کارہاؤں اور تمنہب و تمن کے ارتقاء کو بیان کیا جائے۔ مگر ہوا یہ کہ جن مورخوں نے یہ تاریخ لکھی انہوں نے اس کے ذریعہ اپنے قوی نقطہ نظر کو آگے بڑھایا۔ عروں نے یونورسل تاریخ لکھنے وقت انسانی تمنہب، ترجمہ عروں کے کردار کو اچاکر کیا اور یہ ثابت کیا کہ عروں سے پہنچے جائیت کا دور تھا، انہوں نے باز طبعی اور ایرانی سلطنتوں کو اس نئے فتح کیا کہ وہ بد عوامیوں اور خرایوں کی وجہ سے فرسودہ اور کشیدہ ہو چکیں جس۔ عروں نے فتوحات کے ذریعہ خراب نظام کو ختم کر کے ایک ایسا نظام قائم کیا کہ جس میں انسانیت کی بحدائقی تھی، اپنے اس نقطہ نظر کو صحیح ثابت کرنے کے لئے انہوں نے ان قوموں اور ملکوں کی تاریخیں لکھیں کر چکیں انہوں نے فتح کیا تھا اور خصوصیت سے ان پسروں کو احمدراکہ جن سے ان کی خرابی ظاہر ہوتی تھی۔

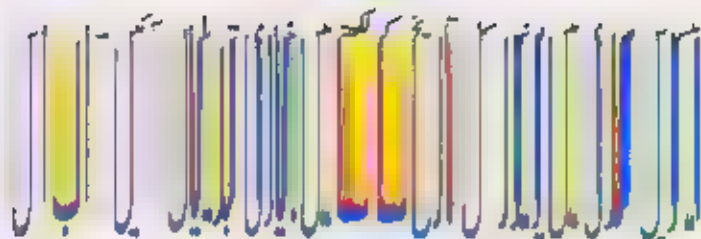
جب فوریں اور انہیوں مددی میں یورپ میں یونورسل تاریخ لکھنے کا دن آتا۔  
تو مورخوں نے اس کے پس منظر میں اپنی قوموں کے کردار کو پڑھا جاہا کہ پیش کیا اور یونورسل تاریخ کو قوی جذبہ کے تحت لکھ کر اس کا دنہ محدود کر دیا۔ مثلاً جرمنی کے مشہور،

مورخ رائجے نے جو یونیورسیل تاریخ لکھی اس میں اس نے جو من خود بکھارا اور دوسروں کو اس تاریخ کا مرکز بیٹھا اور دوسرا قوموں کو کوئی اہمیت نہیں دی۔ یہ مل نکل کر یونیورسیل کو بھی زوالہ نہیں ایجاد رکھا۔

اس قسم کی تاریخ فرانسی کا نتیجہ یہ ہوا کہ جو پہلی مورخوں نے یونیورسیل تاریخ کے پس سلطنت میں اپنی قوموں کے کارہوں کو اس طرح سے بیان کیا کہ جیسے ان کی قوم کے کارہے سے بھل ایک قوم کے نہیں بلکہ پوری انسانیت کے تھے، فرانسیسی مورخ مشعل نے یونیورسیل تاریخ میں فرانسیسی قوم کی سرگرمیوں اور تاریخ کو اس طرح سے بیان کیا کہ جیسے یہ پوری دنیا اور اقوام کی تاریخ ہوا اس کا کہنا تھا کہ فرانسیس کے ذریعہ اقوام عالم کی امیدوں اور خواہش کا انتشار ہوتا ہے فرن نے انتساب کے وقت جو ترتیبیں دیں اس کے نتیجے میں پوری دنیا میں نہ صرف انقلابات آئے بلکہ ان میں ذہنی و فکری تبدیلیاں بھی آئیں اس نے تمام اقوام کو فرانس کا شتر گزار ہونا چاہئے کہ اس کی وجہ سے انقلاب انگریز عمل تجزیہ کر دیا۔

ایک دوسرے فرانسیسی مورخ گز نے اس بہت پر زدہ دیا کہ یونیورسیل تاریخ کے مطابق سے یہ پڑھتا ہے کہ اس کے ذریعہ خدا اپنے مخصوصے کو پورا کر رہا ہے اور اس مخصوصے کی تھیں فرانسیسی ترقیاتیں ہیں ہے۔ یہاں نے اس سلطنتہ نظر کو ذرا دو سیکھ کر کے پیش کی کہ خدا تاریخ کے ہر عدالتیں کسی ایک قوم سے اپنے مخصوصے کی تھیں کے بعد میں کوئی کام لیتا ہے۔ اور جب وہ قوم خدا کے مخصوصے کو پورا کر لیتی ہے تو وہ خدا ہر کر فرم ہو جاتی ہے، اس نے اس مخصوصے کے کرواروں میں بھی اقوام آتی ہیں۔

یونیورسیل تاریخ کو لکھنے وقت بھل اداقتات کو بیان نہیں کرنا چاہئے بلکہ اس میں کے پس مistris جو دلیل اور عقل کام کر رہی ہے اس کا تجویز کرنا چاہئے۔ کیونکہ یونیورسیل تاریخ نہیں وقت سے زیادہ دلیل دھمل کے ارتقاء کی اہمیت ہے۔ جب یونیورسیل تاریخ کو سارے اداقت سے بکھر جائے گا تو اس سے امید کے پس نکلیں گے۔ کیونکہ اسی سلطنتہ نظر سے انقلاب ترقی کا احساس ہو گا۔



کو ریاست اور قوم کے بجائے تندیب و تمدن کے پس سنظر میں لکھا جانے لگا ہے۔ اس میں خصوصیت سے اشیکلر اور اور نائیں بی قتل ذکر ہیں کہ جنہوں نے دنیا کی مقاب تندیبوں کے مطابع کے بعد ان کے ارتقا ہوا اور سمجھیل کے قوانین دریافت کرنے کی کوشش کی اور یونیورسل تاریخ کو واقعیات کے بجائے قوانین کی روشنی میں لکھا۔

نو آئینہ ای اور میں پوری صور خود نے یونیورسل تاریخ کیستہ وقت پورپ کو مرکز بنا لایا قد اور ایجاد افریقہ کی تندیبوں کو نظر انداز کر دیا تھا مگر اب کسی دریافت کے ساتھ ساتھ یونیورسل تاریخ کے تصورات میں بھی تبدیلیاں آ رہی ہیں اور اب ہمکن ہندوستان اور قدیم امریکی تندیبوں کی اہمیت کے بارے میں بھی لکھا جا رہا ہے اس سے یونیورسل تاریخ کو سچی اور معلوم ہے ہیں۔

یونیورسل تاریخ کو سچی نظر سے لکھنے اور مطابع کے نتیجے میں قوموں میں جو تعلیم، تقریبیں اور عاداتیں وہ دوڑا ہو سکیں گی اور ان میں یہ احساس ہو گا کہ دنیا میں کارہنے خالی خالی قوموں کے نہیں ہوتے بلکہ بہیت بھوپی انسانوں کے ہوتے ہیں۔

## سیکولر ازم کیا ہے؟

سیکولر ازم کا مطلب ہے کہ وہ سماں میں کہ جس کی وجہ سے ذہنی اثر درستخ ہو  
معاشرے پر ہوتا ہے اس سے اسے آزاد کیا جائے اور ذہب کو انسان کی زندگی میں نجی  
حیثیت دی جائے۔ سیکولر ازم اور ذہب اسی وجہ سے لا متنہ نظریہ بننے ہیں کوئی لگہ  
ذہب اس بات کا درجہ کرتا ہے کہ اس کا انسان کے جسم اور روح دونوں پر تسلط ہے اور  
اس لئے صرف اس کے ذریعہ انسان کی بھی اور روحلی خیالات ممکن ہے اس کی وجہ سے  
انسان اپنی بیداری سے لے کر موٹ سکنے ہی برسوم اور روانیت کا پابند ہو کر رہ جاتا ہے  
اور اسے اس بات کی آزادی نہیں ہوتی کہ وہ اپنے عجج کے حالات کو عقل اور زندگی کے  
تفاضلوں کی بیماری پر حل کر سکے۔ ذہب اپنی بیان کے لئے یہ ضروری سمجھتا ہے کہ ہر اس  
کوشش کو ہاتھ بٹائے کہ جس کے ذریعہ اس کا انتہا خطرے میں پڑتا ہو۔ اسی وجہ سے  
ذہب سب سے زیاد اس بات پر نور دیتا ہے کہ تمام تعلیم کو حمل اپنے بند میں رکھا جائے  
اور تعلیم کا ایک ایسا قلام ہتھیب دیا جائے کہ جس کے ذریعہ ذہنی عقائد فوجوں نسل کے  
ذہنوں میں رانچ ہو جائیں۔

جب میں عوشرہ میں ذہنی عقائد و اقدار ملکم ہوتی ہیں تو ان کا بیناری اثر یہ ہوتا  
ہے کہ معاشرے کی تمام سرگرمیاں اور تحقیقی ملاحتیں ان حدود میں رہتے ہوئے کام  
کرتی ہیں کہ کس طرح سے ذہنی اقدار کو استحکام ملے۔ فلذ اپنے اقدار و نظریات کے  
ذریعہ ان کی صداقت کو ثابت کرے۔ سائنس صرف اس حد تک تجربت کرے کہ جلد  
تک ذہنی عقائد کو اس کی اجازت دیں۔ آرٹ، موسیقی اور فن تحریر صرف ذہنی مقاصد  
کے لئے کام کریں اس طرح ان تمام علم و آرٹ و فن کا تعلق معاشرے سے کٹ جاتا ہے۔  
ان کا عوشرہ کی قلاع و بہوں سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ہے اور نہ یہ انسان کی ضرورت و  
تسکین کے لئے ہوتے ہیں۔ مشورہ ملکر سو ودیے کن نے اس کی جانب اشارہ کرتے  
ہوئے یہ بات کی کہ دور عقیدہ میں یادہ زمانہ کر جس میں ذہب کا سلط ہوتا ہے اس ربان

## مکان اور بیوں اپنے تجارتی ادارے اس کے مزدوریاں نہیں ہوتے ہیں جیسے صاحبوں کی تجارت اگتا ہے

یورپ میں قردن و سلطی میں دوائیں لکھنڈی وغیرہ، ہمارے معاشرے میں آج تک نہ تھے، مرفیٰ اور تعمید میں ذہنی جذبات کو ملکوم کیا جاتا ہے۔ اس طرح اس دور میں عوامی دیوبی دیوبنکو کو خوش کرنے یا ذہنی خوشی و عقیدت کے اظہار کے لئے استغل ہوتی ہے، ہمارے ہنر قوالی اور نہتوں کو گاہر پیش کرنا، یا مزاروں پر جو موسمیں پیش کی جاتی ہے وہ اس کی مثال ہے، اس دور میں جو معاشرتیں قبیر ہوتی ہیں ان میں شرکی سب سے اوپری گورنمنٹ میں یورپ میں کیختدراں باچچوں کی ہوا کرتی تھی اور سیکور متعدد کی معاشرتیں اتنی شنید۔ نہیں ہوا کرتی تھیں "اسلام آباد میں فیصل سجدہ ہمارے ہیں اس کی مثال ہے۔

تاریخ میں سو شرہ کو سیکور ہونے کا جو عمل یورپ میں ہوا۔ اس سے اس محل کے تجزیہ کا موقع ملتا ہے کہ وہ کون سے خواں تھے کہ جنہوں نے یورپ کے معاشرے کو اس بات پر مجبور کیا کہ وہ ذہنی مقام کے تلاکو ختم کر کے اس کی وجہ فرد کی آزادی اور معاشرہ کے مندوں کو رے اور ایک ایسا نظام قائم کرے کہ جس میں بڑی ترقی کی راہیوں کھلی ہوں۔ سیکور ازم کا مطلب صرف سیاسی نظام سے ذہنی تلاکا خاتم میں بلکہ اس سے ذہنی کے ہر پلکو کو ہزاو کرنا ہے تاکہ وہ آزادی سے اپنے مندوں اور تقاضوں کے حق روانیات و اقدار اور قانون ہائے کے۔

یورپ کے معاشرے میں اس وقت تبدیلیاں آنا شروع ہوئیں کہ جب شہروں میں یورپوں ایک پیدا ہوا اور اس نے تجارت کے دریوں دوست کیا شروع کی اور اس دولت کی دعے سے آہست آہست شہروں میں سیاسی مراعات اور اقتدار حاصل کرنا شروع کر دیا۔ اس عمل سے نظام جاگیرداری پر کاری ضرب ہی۔ اب تک جو کاشت کارگاؤں اور دہلات میں ان کے زیر اثر تھے وہ ان کے چھل سے نکل کر بہتر موضع اور روزگار کی خلاش میں شہروں میں آئے گے اور یہاں پر فیکریوں میں کام کرنے لگے۔ اس تبدیلی نے ان لوگوں کی زندگی پر زبردست اثر ڈالا۔ کیونکہ شہروں میں آباد ہونے کے بعد ایک تو وہ فطرت سے کٹ گئے دوسرے ان کی معروفیت بڑھ گئیں اور ان کے پاس اتحادیت نہیں رہا کہ وہ ذہنی رسمات و

عبدات ادا کر سکیں۔ اگرچہ وہ پوری طرح سے ذہب سے آزاد نہیں ہوئے اور پیدا نہیں۔  
شدوں اور صوت پر جمیع کی رسمات ادا کرتے رہے گر اس سے مزہب کا قلب خود رکھا۔  
تحریک اصلاح ذہب نے پوپ کی روحلی اجراہ داری کو توڑا اور جمیع کے اثر درستخ  
نیں کی آئی۔ چونکہ ذہبی جنگوں کے بعد یہ اصول ملے ہو اک جو ذہب پلا شد کا ہو گادی اس  
کی رعیت کا ہو گا۔ اس سے پلا شد کوئی صرف ذہبی طاقت ملی بلکہ سیاہی طور پر بھی وہ مکمل  
طور پر خود خوار ہو گیا اور اس نے اپنے مخلافات کے تحت ذہبی اثر درستخ سے آزاد ہوئے  
کے نے سیکور نظریات کو فروغ دیا کیونکہ سیکور ازم کے زریعہ وہ پوپ اور جمیع سے خود کو  
آزاد کر سکتے ہیں۔

تحریک اصلاح ذہب کی وجہ سے لٹپنی زبان کا نواں ہوا، اور اس کی جگہ مقامی زبانوں  
نے یہاں شروع کر دی۔ مقامی زبانوں کی ترقی اور فروغ میں سیاستدانوں و ملکیوں "شاعروں"  
انہیں اور مفکرین سے حصہ لیا۔ اس کی وجہ سے مقامی شخصت اور اس کے رسم و رواج ہو  
اپ تک ذہبی اثرات کے تحت دبے ہوئے تھے اُنہیں اب ہرنے کا موقع ملا۔ میساہیت کی  
وجہ سے اپ تک عالی ریاست اور عالی جمیع کا نظریہ متحول ہوا کہ جس میں قوی ریاست اور  
قوی شخصی کو کلی مجاہش نہیں تھی۔ جب یہ نظریات نوٹے تو یورپ کی قوموں میں اس  
کی جگہ جوہی کہ وہ اپنی جزیں خلاش کریں اور اس کی بنیاد پر اپنی قومیں تکمیل کریں۔ چنانچہ  
اس نے ہذہ نے ان میں تاریخ۔ تاریخ دوک کمپنیوں اور گیتوں کی خلاش و تحقیق کی  
طرف متوج کیا۔ یورپ میں اس عمل کے نتیجے میں ایک طرف آیاں دو دن کی تنشیوں  
میں اپنی جزیں دھوندیں تو دوسرا طرف میساہیت سے پسلے کی تاریخ پر تحقیق کر کے اپنی  
تاریخ کو مکمل کرنا شروع کیا۔ جرس میں گرم بر اور زنے قدم جو من دوک کمپنیوں کو خلاش  
کر کے جمع کی تو صور غض اماہر تاریخیں اور ماہر علم بشریات نے قدم جرس قبائل کی تاریخ  
کی تکمیل دی جس کے زیر اثر جو من قوم کی ساخت و بیویت بس گئی اور ان میں ایسا قوم  
پرستی کا پنهان پیدا ہوا کہ جس نے ان کی تنشیب کو ایک نئی واقعیت دی۔

ذرائع اعلیٰ و حمل کی بحثی "چھاپے خند کی ایجاد" نے راستوں کی دریافت اور سیرو

## ساخت کی وجہ سے ناکے مامے میں اقتتالہمی اور المیورب کو اس کا جائزہ نہیں

سمکھی ہوئی، اس سے انھیں اندازہ ہوا کہ چالکی پر ان عی کی ابادہ داری نہیں بلکہ وہ مرے ترتوں میں وگ ان سے بہتر اور اچھی زندگی گزار رہے ہیں اس نے ان میں وسیع النظری اور قوت پرداشت پیدا ہوئی۔

جب ایک مرتبہ یورپ قوی میں رہائیں قائم ہو گئیں تو ان میں سے ہر ایک کو اپنی رہاست کو منبوط و محفوظ کرنے کو جذب پیدا ہوا۔ باہمی رقبہ و مغلبلہ نے انھیں اس بات پر بجور کیا کہ وہ اپنی قصیدہ و تربیت کو بہتر نہیں۔ اس کے نتیجہ میں سائنس و فن اور سماجی عموم کی رزقی کی طرف توجہ دی گئی اور اہل علم کو پہلی مرتبہ اس کی آزادی کی کہ وہ پنی تلقینات کے ہمراں میں آر گئیں۔ چنانچہ سائنس کے ساتھ ساخت اور موسیقی، تئیرات و رزت میں اختلاط ہفس تہ دیباں نہیں اور انہوں نے اپنا موصوع اب انسان اور معاشرہ کو بھلا اور اس کی رزقی و طلاق و بہوں کے لئے کام کرنا شروع کیا۔

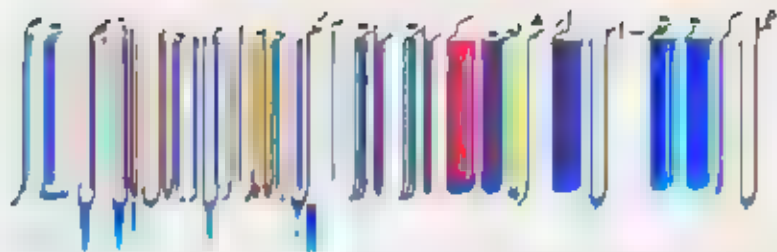
ہذاں نظری سے کہ انسان فطری طور پر نیک ہے اس کے زمان کو سیکھ لیتا نہیں حصہ یا، کیونکہ اس اصول کے تحت انسان فطری جزویت، مطلق العلایت اور رحمت پسندی کے خلاف لا۔ کیونکہ جب انسان فطری نیک ہے تو ہر خوبی عقائد کی کی ضرورت ہے کہ اسے یک نہیں۔ مطلق العلایت کی کیا ضرورت ہے کہ سے اپنے گاؤں میں لائے اور اپنے رستے پر چالائے۔ اس کے بر عکس اس کو اس کی آزادی ہوئی چاہئے کہ وہ بغیر پہنڈوں کے آزادی سے پھٹے پھولے۔

اس فکر نے لوگوں میں لبرل ازم کو پیدا کیا۔ قدامت پرست معاشرے میں ہو لوگ ان کی روایات سے اخراج کرتے ہیں، انھیں آزاد خیال کہ جاتا ہے جو کہ اکثر غنی معنوں میں استعلیل ہوتا ہے اور اس کا مطلب یہ ا جاتا ہے کہ وہ اخلاق اور قانون کی حدود سے باہر چلا گیا ہے ہمارے معاشرے میں آج بھی آزاد خیال کا تصور انھیں معنوں میں ہے اور یہ خراں لوگوں کے لئے استعلیل کیا جاتا ہے جو کہ رحمت پرست روایات کے خلاف ہوتے ہیں۔

آزاد خیال اور لبرل لوگوں نے یورپ میں نہ صرف اخلاقی و قانونی اور سماجی روایات سے خراف کی بلکہ انہوں نے انقلابی صیرتی آزادی اور اس بات کی آزادی کے انسان اپنے عقائد کے لئے دوسروں کے سامنے ہواب نہ نہیں "زور دیا" اور اس بات پر زور دیا کہ ریاست کا یہ کوئی حق نہیں کہ فرد کے ذہب کے بارے میں اس کا اختساب کرے - جب ایک فرد کو یہ حق مل جاتا ہے تو اس کے بعد سے ریاست اور معاشرہ کی ایسی تمام روایات رسم و روانی ختم ہو جاتی ہیں جو کہ فرد کو اس کی مرضی کے خلاف نہیں ہٹانے پر مجبور کرتی ہیں - اس طرح سے آزاد خیال نظریات نے یکور ازم کو انتظام بخشش۔

معاشرہ کو یکور ہانے اور نہیں اڑات کو ختم کرنے کے لئے جس عمل کی ضرورت ہے اس کی شکن وہی کرتے ہوئے مارکس کتاب ہے کہ نہ ابھی انسان کی تحقیق ہیں اس نے انھیں اس لئے پیدا کیا کہ ان کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا تھا۔ کیونکہ وہ انکشار رہا اور بھرے ہوئے پر خوف ماحول میں رہتا تھا۔ اس طرح سے ذہب سماجی بیانیوں کی علمت ہے، یہ بیان کو جو صدر رہتا ہے کہ وہ اسے برداشت کرے۔ یہ مریض کو تکشیل برداشت ہاتا ہے اور اس کے لئے ملاج دو ریافت نہیں کرتے۔ نہیں اس سے مریض میں صحت مند ہونے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔ اس لئے ذہب احتصل شدہ لوگوں کی ایک کمی بھری ہے ہے، یہ تو نہیں ہوئے دوں کا درجہ تھا ہوا دل ہے۔ یہ بے رون لوگوں کے لئے جادہ اور روح ہے اس طرح سے یہ دمکتی کی اینون ہے کہ جو انھیں سکون و راحت دیتی ہے۔ اس لئے اگر انہیں سے یہ دمکتی کی اینون ہے کہ تو زندگا۔ مخفی ذہب کے طاف تینی سے یا عقائد کو خیالات بدلتا ہوں تو تمہات کو تو زندگا ہو گا۔ مخفی ذہب کے طاف تینی سے یا عقائد کو مختلف طریقہ سے کمزور کرنے سے کچھ نہیں ہوتا۔ اس کے سے لوگوں کی زندگی اور باخوبی کو بدناہ ہو گا۔ ذہب کو ختم کرنے کے لئے سائنس کی نہیں سماجی انتحاب کی ضرورت ہے۔

ہندوستان میں مسلمان حکمرانوں نے جو نظام تھا اس کیا دو زندگی اور یکور دو خوب ختم کا تھا۔ مسلمان حکمران ایک طرف و شریعت کے غلط کا اعلان کرتے تھے مگر جملہ ان کے مخدوات شریعت سے بکراتے تھے وہیں وہ ان سے روگروائی کر کے اپنے قہقہیں ہانتے اور ان پر



جمل تک ہو سکتا تھا اپنے ان قوانین کو بھی مذہبی عقائد کے لئے ملادہ سے فوتنی لیتے رہتے تھے۔ ان حکمرانوں میں صرف ملاوہ الدین حسین ایسا تھا کہ جس نے قاضی مفتیٹ کو جواب دیتے ہوئے کہ تو کہ اسے حلوم نہیں کہ اس کی اصلاحات و اندازام شریعت کے مطالبیں اپنیں مگر وہ صرف یہ دیکھتا ہے کہ عوام کی فلاخ کن باؤں سے ہوتی ہے۔

لیکن اس پرے دور میں نظام تعلیم پر عالمہ کاظملہ تھا، اور نصلب تعلیم پورا کاپورا مذہبی ہمیدوں پر تھا۔ عالمہ نے ایسے تمام عوام کی مخالفت کی کہ ہوندہ بھی عقاقد اور تفہیمت سے خلا درکھست تھے۔ اصول یہ تھا کہ ہر وہ علم بیکار ہے کہ جو وہ ہب کی حرثی میں حصہ نہ لے۔ فلسفی، جس نے شدت سے مخالفت کی گئی کہ یہ شکن اور دلیل کے جذبہ کو پیدا کرتا ہے جو اعتقادات کے نے انتہائی خطرناک ہے تاہے۔ اسی طرح ادب و شاعری، 'موسیقی'، 'صوری'، اور مجسم سازی کی مخالفت کی گئی۔ اور سائنس تو پورے عمد میں ابھری نہیں سکی۔  
ہندوستان میں اگریزوں کے آئے کے بعد مسلمانوں نے مغلی علوم کی اس نے مخالفت کی کہ انھیں اپنے عقاقد کے کمزور ہونے کا خطرہ تھا۔ اس کے نتیجے میں وہ نہ صرف تفصیلی سیدن میں بیچپے رہے بلکہ سیاست و صیحت میں بھی حرثی نہ کر سکے۔

ایسی وجہ سے بر سیری تفہیم کے بعد ہندوستان و پاکستان میں یہ دورِ حیاتات واضح نظر تھے ہیں۔ ہندوستان کا نظام سیاست یکور بیماراں پر بنایا گیا جس کی وجہ سے معاشرہ کی تحقیقی ملامتیں تمام مذہبی پابندیوں سے آزاد ہو کر اپنی پوری و اپنالی کے ساتھ ابھریں۔ ایک یکور ریاست کی حیثیت سے ہندوستان کا سب سے بڑا مسئلہ فرقہ دارست 'بیمار پرستی' اور مذہبی ہونیت کو روکنا اور ختم کرنا ہے، اور اس وجہ سے ان کے دانشور و مظکران سُل کے بیش مظہر میں جو معاشی و سماجی و مذہبی و تربیاتی ہیں ان کا تجویز کر رہے ہیں۔

ایک یکور ریاست کی حیثیت سے انہوں نے تعلیم کو ہب سے آزاد کر دیا ہے، جس کی وجہ سے اب سانسی و سماجی علوم ہب کو سچی ثابت کرنے کے بجائے اسکن اور معاشرے کے سائل کو سمجھتے اور انھیں حل کرنے میں صروف ہیں۔ اس نے آبھی کا

اخذ ناہریات کو بہتر بنا، غرب کا قاتر اور قوم پرستی کو روکنا، ان کے اہم سائل ہیں۔  
ہندوستان کے محاشرے کو مکمل طور پر سیکور جنپی میں شاید طویل عرصے تک مگر اس عمل  
کی ابتداء ان کے ہاں ہو چکی ہے اور اس کے نتیجے بھی مانتے رہے ہیں۔  
اس کے مقابلہ میں پاکستان میں محاشرہ کی تمام حقیقی صلاحیتوں کو نہیں عطا کرو  
رسولت اور روایت نے اپنے آئینی پنجہ میں جائز رکھا ہے۔ ادب و شاعری "صوری"  
سو سیقی، اور بحث سازی پر فناشی و حریانی اور مذکوب اخلاقی ہوتے کے فوتوں لگتے رہتے ہیں۔  
اس نے ادب کا حلم "صور کارپش" اور بحث ساز کا یہ توڑا اور موسیقار کی الگیاں اس  
سفر ثبت کے باعث بار بار رکھی اور سمجھی ہیں۔ ان کے ہاں وہ بسلا اور جوش نہیں ہوا کہ  
جس کی فن کار کو ضرورت ہوتی ہے۔ ان کی حقیقی ملا صحتیں ان پانڈیوں میں مر جا کر رہ  
جائی ہیں۔

اس عرصہ میں سب سے زیادہ نقصان نظام تعلیم کو ہبھونے ہے۔ کچھ کچھ پورا نظام  
نہیں بنیادوں پر استوار ہے۔ اسلئے غالب علم نہ تو ادب کی بار بکیل کچھ سکھا ہے اور  
سائنس کے تجزیات اسے دنیا اور کائنات کے بارے میں اندر جیرے میں رکھا جاتا ہے۔  
اس کا نتیجہ یہ ہے کہ ہمارا تعلیم یہ نہ ٹھیک نہ تبدیل ہتی ہوئی دنیا کو کچھ سکھا ہے اور نہ  
ہم جو دوسرے چینیوں کا جواب دے سکا ہے وہ ذہب کے حصائیں قید ہو کر خود کو ہر  
خطے اور بڑا سے بخواڑ سمجھنے لگتا ہے۔ ملائکہ نظام تعلیم کا بیوادی مقصد یہ ہوتا ہے کہ وہ  
محاشرے کی بدلتی ہوئی صوریات کو پورا کرے اور ان سائل کو حل کرے جو کہ ان  
تبدیلوں کے نتیجے میں پیدا ہوئے ہیں۔

چونکہ پاکستان میں سنی فرقہ کی اکثریت ہے اس نے ہم کا نہیں نظام سنی عقائد پر  
ہے اور یہ تشدد کے ساتھ اپنے عقائد کو محاشروں میں بخدا کرنا چاہتے ہیں۔ اس نے وہ سرے  
نہیں فرتقاً خود کو اپنے عقائد میں آزاد اور خود مختار حسیں پالاتے۔ اور وہ عمل کے طور پر وہ  
اپنے عقائد کے تحت ریاست کے قوانین کو بدلا چاہتے ہیں۔ کچھ کچھ کوئی نہیں اس پر تیار  
ہیں کہ کسی دوسرے فرقے کی بلا دستی کو قائم کرنے والے اس وجہ سے شیخوں بیٹھی ایں۔

حدیث<sup>۱</sup> اور دین بندی وہ اہم فرستے ہیں کہ جو انسانہی اعتدالات کی بادشاہی کے لئے

جدا جد کر رہے ہیں۔ اس مقصد کے لئے ان سیاسی تنقیبیں ہیں جو کہ سیاسی اقدار پر  
تبدیل کر کے اپنے علاقوں کا نامہ چاہتی ہیں۔ اس نے پورے معاشرے کو مختلف فرقوں میں  
تنقیم کر کے ذہنی تک نظری اور فرقہ دارانہ تحسب کو پیدا کر رہا ہے۔

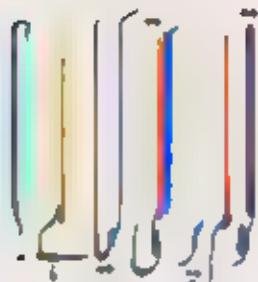
ایک لفڑا سے ذہب کو سب سے زیادہ آزادی سیکولر نظام میں ہوتی ہے کیونکہ  
سیکولر ریاست میں کسی ایک ذہب کی اجارہ واری نہیں ہوتی۔ اور نریاست کسی ایک  
ذہنی فرقہ کی سرگرمی کے لئے تمہارے ذہب اور فرستے بالکل آزاد ہوتے ہیں کہ وہ  
اپنے اعتدالات کی ترقی میں حصہ لیں اور دلیل و عقل کی غیاد پر اگر چاہیں تو وہ سرے و گوں  
کو بھی ستاد کریں۔ اس وجہ سے ایک سخنی ہوئی کہ سہول استہ کا کتنا ہے کہ ہندوستان  
کے مسلمانوں کو سیکولر ریاست میں رہنے ہوئے اسلام پر زیادہ آزادی اور سلطے ماحوس میں  
خوشی کے موقع ہیں۔ جو کہ پائیکن میں نہیں۔ اس وجہ سے ہندوستان میں اس کے  
موقع ہیں کہ وہی اسلام ایک قوامی کے ساتھ ابر ملکا ہے۔

یہ ریاست کی جیشیت ذہنی محلات میں بالکل غیر جنہداری ہوتی ہے۔ اس  
میں ذہب ریاست کی طاقت میں داخل اندازی کے بغیر اپنی سرگرمیوں کو جوہری رکھ کر  
ہیں۔ مگر انہیں اسی اجادت نہیں ہوتی کہ ریاست پر تبدیل کرنے کی کوشش کریں اور  
سیاسی اقدار شامل کر کے صرف اپنی اجارہ واری قائم کریں۔

سیکولر معاشروں میں چونکہ الہمارائے کی آزادی ہوتی ہے۔ اس میں قوت برداشت  
کا اصول ہوتا ہے اس نے اس میں دہنی عقائد کے ساتھ ساتھ غیر ذہنی اور دوسرے  
و گوں کو بھی یہ حق ہوتا ہے کہ وہ پنی بات کریں۔ ستر شپ کو یہ حق نہیں کہ سنبھیں  
جائزیں ہاؤں پر پہنچوں گائیں۔

سیکولر نظام کی سب سے اہم نیاز یہ ہے کہ اس میں ہمام کی بادشاہی قائم ہوتی ہے،  
اور ہمام کے بعد خدا۔ معاشرہ کی بدلتی ہوئی ضروریات کے تحت قوانین بناتے ہیں۔ اس  
میں قانون کے بدی اور آفی ہونے کا تصور نہیں بلکہ یہ قانون معاشرہ کی اپنی جگہ سے

ابھرتا ہے جوان کے فکرتوں کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے اور جب یہ فکر پورے ہو جاتے  
ہیں تو پھر ایک نیا قانون کا نظام وجود میں آ جاتا ہے۔ اس طرح یہ کوئی نظام اور حکومت ایک  
وہ سرے کے لئے لازم و خوب میں جاتے ہیں۔



بہب انسان نے اجتماعی زندگی کو داری شروع کی تو وہ قوم "نسل" تھیں اور برادری میں تقسیم ہو گیا کہ دوں حل کر مشترک کے طور پر رہ سکے اور اپنا تحفظ قائم رکھ سکے۔ ان بحثات میں اور گروہوں میں اعلق دیک جسی کے لئے عصیت کا جذبہ پیدا ہوا کہ جس نے، جسیں یہ میں ملائے رکھا۔ اس عصیت نے قبائل اور قوموں میں برتری اور انتفاضت کے جذبہ پیدا کئے۔ ان جذبہ سے "عصیت" کے ساتھ فاتح اقوام نے فاتحہ اٹھایا۔ اور منفجع قوموں کو خود سے کم تر قرار دے کر ان پر حکومت کی اور ان کا استحصل کیا۔ عرب دشمن، سخید و سیاد فاما اقوام کے تصورات اُنھیں نظریات کی وجہ سے پیدا ہوتے۔ شہید نہیں منفجع اور کمزور قوموں نے "نسل انسانی" اور "سدوات" کے نظریوں کی تبعیت کی کہ جس میں تمام اقوام رنگ دل کے اختبار سے ایک قرار پائیں۔ جن کے پاس وقت و طاقت نہیں ہوتی وہ نکل اور زندگی طور پر تبدیلی چاہتے ہیں اگر ان کے مفہومات کا تحفظ ہو سکے۔ مگر جن کے پاس طاقت ہوتی ہے وہ فلی برتری اور قوی بعذر کی بات کرتے ہیں اگر اس ذریعہ سے وہ اپنی مراحلت کو بلی رکھے سکیں۔

نسل انسانی کا تصور ان میں ہے، بہب نے دیا کہ جو اپنے ابتدائی دور میں مظلوم طبقوں کی مرکنگی کر رہے تھے اور اس طرح سے معاشرہ میں مددی اور باعزم حکام حاصل کرنا چاہتے تھے، مگر بدب دھی نہ ہے سیاسی طور پر طاقت و رہ گئے تو انہوں نے مومن و کافر کے فرق کو قائم کر کے سل انسانی کے تصور کو د کر دیا۔ اور تو سچ سلطنت کی خاطر قوموں کا استحصل کر کے اُنھیں سیاسی و معاشری طور پر اپنا ذریعہ لگانی ہالیا۔

خود میں صدی سے پلے یورپ میں چون کا اثر درستہ نہم ملک پر تھا۔ س نے یورپ تمام بیساکیوں کا روحلی سر بردا دھا۔ اور ہولی رومن اپاڑ سیاسی طور پر طاقت و رہ گئی۔ یورپ کی قوم اقوام پر ایس تلاٹ قائم رکھ کے لئے ایک عالی برادری کا تصور اس کے سعدوات میں تھا۔ درستہ میں کی خلائق اور قوموں میں قصوم کے وجود یورپ ایک شافتی ہم

بھل کو برقرار رکھئے تھے۔ اسی طرح بیانی طور پر بڑی بڑی سلطنتی تھیں کہ جن میں کمی، قوام آباد تھیں۔ اس نے چرچ اور امپریول ڈنوں کو بین الاقوامیت کا عالی ہمارا تھا۔ اس زمانہ میں قوم کا تصور بھی محدود مخصوص میں استعمل ہوتا تھا۔ سڑھوں صدی میں فرانس اور جرمنی میں اس اصطلاح کا استعمل بیانی لوگوں کے لئے تھا۔ بعد میں وہ سونے اس کو روکیا اور کما کہ پاٹشاہ اور امراء قوم نہیں بلکہ جو ام ایک قوم ہیں۔ اس کا یہ نظریہ امریکی اور فرانسی انتفاضات میں مقبول ہوا کہ جس میں ملک کے لوگ مل کر ایک قوم بن گئے۔ انہاروں صدی میں اس نے باقاعدہ ایک نظریہ کی تھل اختیار کرن اور یہن الاقوامیت کی جگہ لائی اور مغربی یورپ میں مقبول ہوا۔ ایسیوں صدی کے آخر میں یہ مشرقی یورپ اور ایشیا میں پھیل۔ اور یہ میں صدی میں یہ افریقہ تک چاہیا ہوئی۔ قوم پرستی نے معاشرہ میں، یک انتقلابی تبدیلی کی کہ ابھ تک لوگ شہی خاندان اور چرچ کے دنلو رہتے تھے۔ اس کے بعد سے ان کی وقارواری کا مرکز قوم ہو گئی۔ ایک قوم نے راست کی تھکلی میں مددوی اور اس سے وطن پرستی کا جذبہ پیدا ہوا۔

یورپ میں قوم پرستی کی نشوونما میں فرانسی انتفاض اور بیویں کی جنگوں نے اہم حصہ لیا۔ کیونکہ ان جنگوں میں تھلت کے بعد جرمنی و سلطی و مشرقی یورپ میں یہ احساس پیدا ہوا اک انھیں اپنے وجود کے برقرار رکھئے اور اپنے دفاع کے لئے تھہڑا ضروری ہے۔ اس کے بعد سے جرمن اور اٹلی میں اتحادی تحریکیں شروع ہوئیں۔ جرمنی میں قوم پرستی کے جذبہ کو پیدا کرنے میں دانشوروں اور ملکروں نے بڑا حصہ ہے۔ ہزار سے اس صدی میں زبان اور ثقافت پر فرسودی دو ریا کی یہ قوم کی ثابتت کی اہم حد تھیں ہیں۔ اس کے زویکھیر قوم کی ایک جداگانہ خیت ہوتی ہے اور اس کائنات کی خوبصورتی ہم بھلی میں نہیں بلکہ فرق اور میلحدگی میں ہے۔ جب مختلف ریگ کے پھوپھوں کا لگہستہ بتاہے تو وہ زیادہ لکھ، اور حسین ہوتا ہے۔ اس لئے صدرت نے قوموں کو پہاڑوں اور یہاں اصحراوں اور سمندروں کے ذریعہ طیبہ کر کے اور انھیں فطری سرحدوں میں محصور رکے اس میں جامن قوی خصوصیات کو پیدا کیا۔ اور اس سرحدوں میں انہوں نے



خدا نے ایک قوم کی خلیت سے پیدا کیا ہے جو پاہنچنے والیں اور رائے کے درمیان گمراہوا ہے۔

چونکہ جرمن اس تعریف میں نہیں آتا ہے اس کی سرحدیں محلی ہوئی تھیں اس لئے اس پر نور دیا کر ایک زبان بولنے والے ایک قوم ہوتے ہیں۔ کسی بھی قوم کی تخلیق اس وقت ہوتی ہے جب کہ وہ وہ سری اقوام سے بالکل علیحدہ ہو جائے۔ اس لئے ضروری ہے کہ غیر ملکیوں سے پہاڑائے تاکہ قوی خلیت میں آؤ دہت ہو۔ اس لئے اس نے یہ سفارش کی کہ صرف دانش برداروں اور تخلیق کاروں کو باہر سفر کی اجازت ہوئی چاہئے اس سے اس کا استفادہ یہ تھا کہ جرمن قوم کو سب سے علیحدہ کر کے ان کی قوی خصوصیات کو ابھارا جائے۔

جرمنی میں قوم پرستی کے ہو مختلف نظریے پیدا ہوئے ان میں سے ایک یہ بھی تھا کہ قوی رائج زمین کے مظاہر سے پیدا ہوتی ہے۔ یہودی چونکہ صحراء کے رہنے والے تھے اس لئے وہ ذاتی طور پر غیر ہے۔ جرمن قوم چونکہ تاریک، سمجھتے اور وحده والے جنگلوں میں رہے اس لئے یہ گھرے پر اسرار اور وسعت والے ہیں۔ ان قوی نظریات نے جرمن قوم میں فلکزیم کے جذبات پیدا کرنے میں مدد دی۔

جب یورپی اقوام نے ایشیہ، افریقہ اور امریکہ میں اپنی لوگوں کا قائم کیں اور رہل کی اقوام کو اپنا ماحصلہ بیایا تو ان میں یہ احساس پیدا ہوا کہ یورپی اقوام کو خدا نے بر ترا اور افضل ہیلا ہے اور ان میں خاص ملکیتیں اور ذہانت ہے کہ جو نجکت خورده اقوام میں نہیں۔ ان نے اس میں فعلی طور پر بر ترا ہونے کا احساس پیدا ہوا۔ خود یورپی قوموں میں سیاسی رقبہ ہوں اور باہمی تجارتی لین دین نے قوی جذبات کو فروغ دیا۔ ہر یورپی قوم سے اپنی قوی روایات کو مسحکم رہا شروع کیا تاکہ ان میں قوی اتحاد پیدا ہو اور اس سے جو تو انہیں قوم میں پیدا ہو س کی بنیاد پر نو تبدیلیں میں اپنا اقتدار مسحکم کریں۔ اس دور میں قوم پرستی حکرار جتوں کے مقدار میں قسم جس کو استحکام رکھ کر وہ اپنے عوام کو قربانی کے لئے تیار کر

لئے تھے اور قومی عظمت کے لئے انھیں ایشیاء و افریقہ کے ملکوں میں بھیج کر وہاں استحفل کر سکتے تھے اور ہوا بھی بھی کہ ان ملکوں کے خواص نے اس دلیریب نفرے سے سخوار ہو کر قوم کے ہم پر جان دے کر اپنی ایڈم ایزم کی جزوں کو مختبوط کیا جس کا فائدہ حکمران طبقوں کو ہوا۔

فرانسیسی انقلاب کے زیر اثر یورپ میں جب قوم پرستی کے جذبات پیدا ہوتے تو اس بہت کی کوشش کی گئی کہ وہ اپنے معاشروں میں جسوری اقدار کو فروغ دیں اور خواص کو قومی تحریک کے عمل میں شامل کر کے جسوری حکومتیں قائم کریں۔ اس کے ساتھ قوم پرستی نے یہ کوڑا اداوس کی تحریر پر نزدیکی اس طرح یہ قومی تحریکیں اپنے امن و سورنی اور یکور روح رسمتی تھیں۔ لیکن ۱۷۸۹ء میں یورپ میں انقلاب کی جولبراتی اور اس میں ناکامی ہوتی۔ اس کی وجہ سے جسوری قوتوں کو تصنیف ہبھو پھاڑا اور اس کے ساتھ قوم پرستی کا تصور جی ہدل گی اور ۱۷۹۰ء تک یہ ایک ایسا رجعت پسند نظریہ بن چکا کہ جس کی بنیاد پر حکمران طبقوں سے خود اپنے خواص کا احتصل کیا۔ اس کے ذریعہ تمام میں الاقوامی نظریات کی خلافت ہافت کی گئی۔ اور صدی کے آخر تک اس کا معتقد محدود اور بھک معاشرے کا قیام ہو کر رہ گیا یہ نظریہ کیوں اور کیسے طبقوں کے لئے استحفل ہوا اس کی وجہ یہ تھی کہ اس صدی کے آخر میں صنعتی انقلاب کی وجہ سے شہروں کی آبادی یونینا شروع ہو گئی اور اس نے شہری و دیمال زندگی کے فرق کو واضح کر دیا۔ دیمات میں شافت محدود تھی۔ جب کہ شہروں میں اس کا پھیلاوہ زیادہ تھا۔ شہروں میں خواص اور حکمران طبقوں کے درمیان تضادات پڑتے چکے گئے۔ کیونکہ خواص ان پڑھ اور جلال تھے اس لئے انھیں آہل سیل سے گراہ کیں اور دن فریب نہروں کے ذریعہ حکمراؤں نے استحفل کی کیونکہ اس جنگ کے لوگ تعمیر و افتتاح تھے اور قومی قیادت پر کاہل تھے۔ اس لئے انہوں نے قوم پرستی کو نسل پرستی اور فاہر میہا کر انہی خلافات کے حصول کے لئے خواص کا اپنے ساتھ ملا۔

اس صدی نیں قوم پرستی میں معاشریات کا انصر شاہل ہوا۔ معاشری تعلیم اور قومی منہج و حرفت کی ترقی کے لئے غیر ملکی اشیاء کی درآمد پر یا تو بست ژوپنی گائی ٹھیک یا اس

## تھل دن، لگا گئے میں طرف نظر آ کے خدا نے قسم نہ آ کے

جدیدت پیدا کئے، ان دونوں نظریات کی وجہ سے طاقت و را قوام نے کمزور قوموں کے حوالے کو پلچل کیا۔

انہیوں صدی کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس دور میں قوم پرستی کے جذبہ کے تحت ریاستیں تند ہو رہی تھیں۔ ان میں اٹلی اور جرمی کے علاوہ پولینڈ، روانیہ، یوگوسلاویہ، بولгарیہ، یونان اور چیکو سلوویکیہ خاص طور سے تکل ذکر ہیں۔ درکش اور اہمگیر بڑی ریاستوں کے اختلاط کے حالی تھے۔ مارکس خود ہیں اقوایی زبان رکھتا تھا اس سے قوی ریاست کی اس وجہ سے خلافت کی لوگوں کی اس سے وظادواری ہو جائے گی۔ وہ صرف ایک سیاسی وظادواری کا تاکل تھا اور یہ تھی ہیں اما قوایی مزدوروں کی جماعت اور سوشل رم۔ اس نے اس پر زور دیا کہ وہ سری اقوام کے مزدوروں اور سوسائٹیوں سے اتحاد قائم یہ جائے۔ اس نے اس پر یہ ایڑام ہے کہ اس سے قوی جذبات اور اس کے کردار کو کم کر کے رکھا۔

یہ بھی ہے کہ قوم پرستی یورپ کی پیداوار ہے۔ لیکن یادوں بادیاتی ملکوں میں سر نظریہ کو یورپ نے رد شناس کرایا؟ اس کے حالی یہ دیکھ لیتے ہیں کہ وہ تبدیلی نظام نے اس ملکوں کی مجید و نیگی پر اڑات ڈالے۔ ملکوں کی نیگی جو اب تک ایک ملکہ نصری ہوتی تھی اس میں اپنی پیدا ہوئی۔ فوجو بادیاتی نظام نے مقابی صنعتوں کو ختم کرنا شروع یہ تو ہیروزگا، یوگوس کی شہروں کی طرف ہجرت کا شغاز ہوا۔ ملکوں کے وگ جو اب تک ملکوں کو اپنا دل مل بکھتے تھے اور اس سے ان کا ہی لگاؤ تھا۔ اب جب کہ وہ شہروں میں آئے تو اس کا ذہن دسیع ہوا۔ اور ان نے خلافی حدود میں اساذہ ہوا کیونکہ یہ ملکے مختلف برادریوں اور تباہی کے لوگوں کا آپس میں میل ملپ پڑھنا شروع ہوا۔ اس عمل میں جاگیرداری اور دولت مدد بخش کے بچے اس نے مغلی تعمیر حاصل کی اور بطورِ واکٹر، ایک "انجمنیز" اور انتظامیہ کے عمدے را روپ کی حیثیت سے کام کے خود کو اپنی میزبانی نظام سے وابستہ کر لیا۔ اور وہ یورپی نظام کو پہنچنے نہ بھئے گے اور ان میں یہ انسانی پیدا ہوا کہ مغلی ملکوں کی گمراہی

میں وہ حدید تہذیب و تدرب سے آ راستہ ہوئے۔ اسی مغربی تعلیم یا نوآبادیاتی نظام میں آہست آہست حکومتی انتیارات دئے گئے اور یہ ملک اس وقت زاد ہوئے کہ جب اپنیں بھرالی کی ضرورت نہیں رہی۔ اس دلیل کے تحت نوآبادیاتی ممالک کی آزاری کسی جدوجہد کا نتیجہ نہیں بلکہ یہ ان کے لئے تعذیب ہے جو انہیں اس وقت ملاجب کر ان میں حکی کی پہنچی آ جائی۔

اس کی نتالٹت میں ہودیل دی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ نوآبادیاتی نظام نے اپنے ماتحت ملکوں میں آزادی، حقوق انسانی اور جسموری اداروں کا خاتمہ کیا۔ کیونکہ اس نظام کی بنیاد جسموری اداروں پر نہیں بلکہ تشدد پر تھی۔ وہ لوگوں سے مکمل و فناواری اور اطاعت چاہیجے تھے اور انہیں بیشہ کے لئے اپنے ماتحت رکھنا چاہیجے تھے۔ اس روایہ اور اتحامل کے نتیجہ میں قوی تحریکیں پیدا ہوئیں۔ اور اس طرح ان کی جیسی مقامی لوگوں کے اندر تھیں۔ اگر پہنچے والی دلیل کو ملکیں میا جائے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ یورپ نے آزادی اور جسموریت کو ایشیاء و افریقہ کے ملکوں میں پھیلایا۔ اور ان ملکوں میں قوم پرستی نوآبادیاتی نظام کے اتحامل کے نتیجے میں پیدا نہیں ہوئی بلکہ یہ یورپی تعلیم اور افکار کی وجہ سے ہوئی کہ جس سے نہیں دوش حیال ہیتا اس طرح ان ملکوں کی آزادی یورپ کی ہی ہوئی ہے۔ نوآبادیت میں قوی تحریکوں میں تین طبقوں کے درمیان تصادم ہوا۔ یک طرف دالمیاں برداشت، زمیندار و چاگیردار، اور پرانے ہمراں تھے کہ جن کے مفہوات اپنیز ملکتوں کے ساتھ تھے اور وہ ان کی حیات کر کے اپنی مراعات کا تحفظ کرنا چاہیجے تھے۔ دوسری طرف غیر علی قدر ارتقا ہواں ملکوں کی حیات سے اپنے اقتدار کو سلکم کئے ہوئے تھے۔ ان دو طبقوں کے خلاف قوم پرستی طبیعت تھے جن کی اکثریت کا تعلق متعدد طبقے سے تھے۔ یہ آزادی اور قوی اتحاد کے علم بردار تھے۔ ان کی کوشش تھی کہ قبائل ذات پات اور نہیں فرقہ کو ملک کو ملک کیا جائے کیونکہ بغیر عوایی طاقت اور جدوجہد کے یہ اپنیز طاقت سے نہیں لڑ سکتے تھے۔ اس وجہ سے یہ اپنیز ملکتوں کے محدود میں تھا کہ وہ عوام میں فرقہ دار اس اتحادوں کو بخوبی تیں تاکہ ان میں اتحانہ ہو اور قوم پرستی کے جذبات



اس لئے قوم پرست ملبوتوں کی کامیابی کا ارادہ اور اس پر تھا کہ وہ کس حد تک اور کس طرح سے وگوں میں ایک قوم ہونے کا احساس پیدا کریں۔ اس لئے انہوں نے اس پر زور دیا کہ یہ ایک سیاسی تحریک ہے اور اس کا مقصد قومی و قاری کا تحفظ ہے۔ اس مقدمہ کے لئے انہوں نے غیر ملکی اقتدار، اسی کے رویہ اور اس کے احتلال کو عوام کے سامنے اس طرح سے پیش کیا کہ ایک طرف ان میں معلوم ہونے کا احساس پیدا ہوا اور دوسری طرف ان کے احتلال سے فرزت۔

قوی اتحاد اور قوی فوج کو پیدا کرنے کے لئے تاریخ کا سارا لیا گیا۔ اور ہر قوم نے اس بات کی کوشش کی کہ اپنا شہزاداری خلائق کریں جس کی بیانار پر خوش آمد مستقبل کے لئے کام کیا جائے آزادی کی تحریک اور جنگ کے دوران یہ شخصیت ابھریں اُپس قوی ہیروئنا کر پیش کیا۔ وہ بہت سے ملک جمل آزادی کی طویل جنگ میں لڑی گئی وہاں انہوں نے مراحتت کی تحریک کو مبدأ کے ساتھ پیش کیا اور قریبیوں اور جدوجہد کو یہ حاچ حاکر بیان کیا۔ بعد میں ان فتحیوں اور ان کے خانہ انوں نے ان قریبیوں کا صل ملک و قوم سے سیاسی اقتدار اور دوسری مراعات کی صورت میں دصول کیا۔ اس طرح تین میں بھی اعلیٰ مقام حاصل کیا اور اس دنیا میں بھی تمام ملکی سوتھیں حاصل کیئیں۔

نوابیاتی نظام کے خاتمہ پر جب قوی ریاست کی تخلیل کا کام شروع ہوا تو انہی قوم نے سب سے پہلے قوی شہنشاہی کی علامتوں کو اختیار کیا۔ ان میں جہنزا اور قوی رانہ قتل ذکر ہیں۔ جہنزا کے رنگ اور اس کے مثاثات میں قوی مشن اور امکون کو ظاہر کرنے کی کوشش کی گئی۔ قوی رانہ میں زمین، دہن، اور قوم سے محبت کے جذبات کو ابھارا گی۔ دوسرے مرطے میں نوبادیاتی دور کے ہم پہلے گئے۔ شہراہوں، گیوس، لارتوں اور بخوں کے ہم قوی ہیروں کے ہم پر رکھے گئے۔ شہروں کے ہم پہل کران کے نہم ہموں سے پکارا جانے لگا۔ اکثر ملکوں نے تینے اور اٹھوتوں تغیر کر دئے ہاکر ان کی خوبصورتی اور شان و شوکت میں ملک کی غرضی و مغلی کو چھپلا جائیے اور عمران بنتے عوام سے کٹ کر ایک

بلند چرخہ کروہا کروہا سکون و آرام سے رہ سکیں۔

توی ریاست کی تکھیں میں توی شہرنے بھی اہم حصہ یا۔ جسے یہ اعراڑ دیا گی اور اس کی شاعری توی حدیث کی عکاسی کرتی ہو تو کوئی مشکل بیٹھ نہیں آتی۔ ورنہ اس کے ان پہلوؤں کو ظراہداز کر دیجیں جو قوم پرستی کے لئے موندوں میں تھے۔ خاور کے ساتھ صور، "اویب" فنکار اور موسفار بھی خاش کئے گئے کہ جن کے فن پارول کی بنیاد پر توی شفافت کی تغیری کی جئی۔

تے آزاد ہوئے والے ملکوں میں توی زبان ایک مسئلہ بن کر ابھری۔ کیونکہ ان میں سے کثر ملکوں میں یہک سے ریاہہ زبانیں بولی جاتی تھیں۔ اس لئے دوسری زبانوں کو نظر ادا کر کے کسی ایک زبان کو قوی ہاما مشکل تھا۔ یورپ میں یہ اس لئے سان ہوا کہ دہل اکثر ملکوں میں ایک زبان بولی جاتی ہے۔ مثلاً جرمنی ۳۵۰ ریاستوں میں ہاوا تھامگراس کی زبان یہک تھی۔ اس کے مقابلہ میں نایبر جرما میں ۲۰۰ زبانیں بولی جاتی ہیں۔ اس لئے زبان کے مسئلہ پر ان ملکوں میں جھگڑے و فسادات ہوئے اور اکثر ملکوں میں یہ مسئلہ اپنے تک ناقلل حل ہے۔

تے آزاد ہوئے والے ملکوں میں توی تحریکوں کے تجھ میں طاقت و رحمتیں افسوس کر جھوٹوں نے معمص حکومتیں قائم کر کے بہسواری عمل اور اتنا دار کو بری طرح پالی کیا۔ نجوس نے پی آزاد حکومتوں کی بقہہ کے لئے اس بات کی کوشش کی کہ وہ میں قوم پر کتنے کے ان بذہات کو زندہ رکھیں کہ جن کی بنیاد پر ان جھوٹوں نے غیر ملکی اقدار کے خلاف جنگ لڑی تھی۔ ان بذہات کو زندہ رکھنے کے لئے ان جھوٹوں نے ملی نفوں اور قوی تراویں کا سدار ایجاد کر دیا۔ اور اسی کے ذریعہ مسلسل لوگوں کو سائے جاتے ہیں۔

آری کے بعد توی حکومتوں کی بھائی کے تجھیں میں خواہ پر یہ واحد ہو گیا کہ غیر ملکی قدر سے آزادی بنی تجھ آزادی نہیں تھی۔ اور اسیں ایک آزادی کی جنگ اپنے حکمران جھوٹوں سے لڑتا ہے۔ چنانچہ رو عمل کے طور پر ان ملکوں میں کہ جمل کی قومیں بھی تھیں وہاں اسیل اور نسلی بنیاد پر قوم پرستی کی ایک تجھ کی پیدا ہوئی جس نے توی

سوں کو پیا۔ دوسرے اس باتی اس اول - مغلی جدوجہد کے ذریعہ ریاستیں  
تم قوموں کے مظلوم طبقوں کو خند کر کے عکران طبقوں سے جنگ لڑی جئے اس مسئلہ  
میں دور انکو ہرگز نے کما کر وہ معاشرہ برو طبقات میں تقسیم ہواں میں قوم سالی و سیاسی  
حیثیت سے وجود میں نہیں آئی۔ ہر قوم میں کمی طبقے ہوتے ہیں جن کے معتقد مسلمات  
ہوتے ہیں۔ کسی بھی صورت میں پرولاری اور بورڈوا طبقوں کے مددات ایک نہیں اور  
سچتے یہ ضرور ہوا کہ جب تو آہدوں میں غیر ملکی اقدار سے جنگ لڑی گئی تو یہ تم طبقے قوم  
پرستی کے تحت ایک ہو گئے گر آزادی کے بعد پھر یہ ملک عکران اور مظلوم طبقوں میں  
بٹ گئے اور عکران طبقوں نے خواہ کو اقدار یا مراعات میں شریک کرنے سے انکار کر دیا۔

اس لئے روز انکو ہرگز کی یہ دلیل ہے کہ قوم پرستی ایک رہنماعت پرست نظریہ  
ہے جو بیش ممکن بورڈوا کو ایک کرتا ہے۔ ایک ایسے معاشرہ میں کہ جمل مصنوعی مزدور بقدر  
سمن پاشورت ہو دہل سو شل ازم اور بیچل ازم کی جنگ میں سو شل ازم ہجت کھجتے  
گا۔

برطانوی رائنسورپاں یام نے موجودہ دور میں قوم پرستی کا تذکرہ کرتے ہوئے اس بات  
کا اشارہ کیا کہ انہیوں صدی میں اس نظریہ کے تحت ریاستیں تحدیوں کی تھیں گر ہو گوں  
زمانہ میں بڑی ریاستیں نکلوں میں بٹ رہی ہیں اور پھر ملکی ریاستیں پیدا ہو رہی ہیں۔ اس  
وقت قوی تحریکوں کا مقصود یہ ہے کہ بڑی ریاستوں کو تقسیم کیا جائے۔

اس صورت میں پر تہذیب کرتے ہوئے وہ کتابے کہ جھوٹی ریاستوں کی تھیں سے  
پرولاری طبقہ کردار ہوتا ہے جب بڑی ریاست نو تھی ہے اور ملکے علم بخوبی ہوتے ہیں تو  
اس کے ساتھ ہی بورڈوا طبقے طلاقت حاصل کرتے ہیں اور پرولاری نکلوے نکلوے ہو کر  
ان کے مرحون منت ہو جاتے ہیں آج کے دور میں جب کہ میں الاؤئی کارپوریشن و مٹا  
کی صحیت پر تقدیر کئے ہوئے ہیں کوئی قوی ریاست خود عمار نہیں ہو سکتی ہے۔ اس  
صورت میں مقامی بورڈوا ان کی الحیث بن کر خواہ کو لوٹی ہے۔ لفڑا اب جب کہ سرمیہ

داری میں انتوں کی بھی ہے وہ چھوٹی اور بڑی ریاستوں کی سرحدوں کو توزیعی ہے۔ اس لئے ریاستوں کا وجود ناقص ہو سکتا ہے۔ ایسے میں چھوٹی ریاستیں بنائے میں الاقوامی سرمایہ داری کو مضبوط کرنا ہے اور یہ ایک ریجٹ پرستہ اقدام ہے۔

قوی سوال اور علیحدگی کی تحریکوں کو حل کرنے کے لئے کثیر القوی ریاست کے لئے ضروری ہے کہ دو اپنی قومتوں کو زیادہ سے زیادہ حقوق اور صفات دے کر انھیں جموروی عمل میں شریک کریں کیونکہ صرف اسی صورت میں انھیں دہن سے لگاؤ اور محبت پیدا ہو گی۔ لیکن اگر اکثریت نے ملکت کے اربد اپنے حصے سے زیادہ لیا اور چھوٹی قومتوں کے حقوق کو غصب کیا تو اس صورت میں قوی یک جمیں برقرار نہیں رہے گی اور ملک کو تقسیم کی طرف لے جائے گی ہو کسی بھی ملک اور قوم کے نئے الیہ ہو گا۔

## پاکستان میں قومیتی سے لا براہی

پاکستان ایک نک ہے ایک قوم نہیں۔ قوم کی تھکلیل کے لئے جو تاریخی عمل ضروری ہوتا ہے وہ پاکستان میں شروع نہیں ہوا، اور قویٰ یک جتنی اور ہم "ہنگلی کی بندی" نہیں پڑی۔ اس لئے پاکستان میں موجودہ صورت حال میں چار قومیتیں ہیں جو اپنی زبان، تہذیب، ثقافت، انسلوب، ہنگلی اور حضور افیالی حدود کی بنیاد پر اپنی شناخت برقرار رکھنے والی ہیں۔

پاکستان میں ابتدائی سے اس بات کی کوشش کی گئی کہ ذہب کی بنیاد پر ایک قوم کا تصور پیدا کیا جائے، مگر معافی و سیاسی مظلومات کی وجہ سے یہ تمام کوشش ڈاکم رہیں۔ پاکستان کی اپنی کوئی ایک زبان بھی نہیں ہے جو ان چاروں قومیتوں کو باہم طے سکے۔ جسموری اور اوس کے لفظان اور الکھر رائے پر پابندی کی صورت مل میں ایک قوم بننے کا عمل شروع نہیں ہوا۔ جس کی وجہ سے ہر قومیت اپنی جداگانہ شناخت کے لئے جدوجہد اور رہی ہے۔

قوم پرستی کے جذبات مثثت اور حقیقتی ونوں حرم کے عمل کو ہڑڑاتے ہیں، ان جذبات کے تحت قومیں، آزادی کی جگہ رہتی ہیں۔ سارے اج کے خلاف جدوجہد کرتی ہیں۔ سیاسی تاملخیلوں کے خلاف جدوجہد کرتی ہیں اور اپنے حقوق کے حصول کے نئے کوششیں کرتی ہیں۔ لیکن اگر قوم پرستی کے جذبات کو انتہا پرستی نکل لے جیا جائے اور سلبریتی اور سدھی فضیلت کو رہنمی میں راجح کیا جائے تو یہ جذبات فاش رہم اور میہونیت کی خلک اختیار کر لیتے ہیں۔

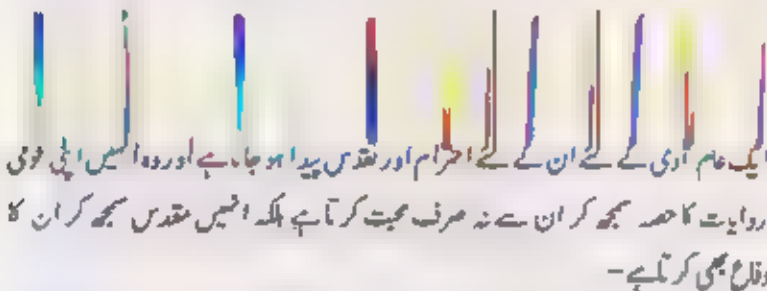
اس لئے اس موقع پر یہ اہم سوال زین میں آتا ہے کہ پاکستان میں قومیت کی تحریکیں کون سر کروار ادا کر رہی ہیں؟ اور ان تحریکوں کے کی تباہی برآمد ہو رہے ہیں؟ پاکستان میں قومیتوں کے جذبات اور تحریکوں کی ابتداء مرکز کے وسیع اختیارات کے سبب ہوئی۔ جب پنجاب کے عکران طبقوں نے فوج، پیور و کلی اور صنعت دوڑفت پر

مکمل قدر کر دیا تو ہم لوگوں کے وہ طبقے جسیں اقتدار میں شریک نہیں کیا ہیں انہوں نے قومیتوں کی تحریک کو خلیل طالنے میں بھرپور حصہ لیا۔

اس طرح قومیتوں کی تحریک کے روح روایاں اور پری اور متوسط طبقوں کے افراد ہیں۔ جو چاہتے ہیں کہ اپنی حکومتی اور اروں میں مادرستیں، ہی میں اسی اور اروں میں نمائندگی دی جائے، صوبوں میں مکمل خود گماری ہو۔ تاکہ صوبوں کے انتظام کو وہ چالائیں اور صفت و درفت کے قیام کے لئے ان کی مدد کی جائے۔ اس لئے قومیتوں کی تحریک میں دو پانی بڑی اہم ہیں ایک طرف اپری اور متوسط طبقے اپے مددات کی چیزیں کے لئے حکومت پر وباہر والے چاہتے ہیں تو دوسرا طرف وہ ان تحریکوں کو دعیج کرنے کی خاطر اور ان میں ہم کو شامل کرنے کی خاطر ان کی بنیاد پر سیچ شافعی عناصر برکھد چاہتے ہیں۔

لیکن جب ٹھافت یا کلپن کی بات ہوتی ہے تو وہ اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ ہر قوم میں دو قومیں ہوتی ہیں اور ان دونوں قومیوں کے مختلف کلپن ہوتے ہیں ان تحریکیں کی رہنمائی کرے وہوں کا تعلق ان طبقوں سے ہے کہ جن کے مددات میں ان شافعی اور اروں اور روایت کا تخطی شامل ہے کہ جس کی بنیاد پر یہ اپنی مراملت کو برقرار رکھے گیں اور جس حکومتی اور اروں اور اقتدار میں شریک ہونے کا وقت آئے تو اس میں صرف اپنیں موقع ہے اور وہ پی قوم کی نمائندگی کر سکیں۔ اس لئے قومیتوں کی تحریک میں استحصال اور روزی اور روایت کے خلاف ایک لفظ بھی نہیں کہا جاسکتا، بلکہ اس کے شافعی اہمیت اسے کہ ان کی حوالی اور شان کو ظاہر کیا جاتا ہے۔ ان میں جاگیر، اری، ہمیزی، ہمارہ عربی اور جہادی نہیں، اخاذانی شرافت و فضیلت، جیسے اہل ملواث و غیرہ اور علماء مشائخ اور صوفی ہیں۔ ان اروں اور روایت کو قوی نسبت اور اس ڈارڈ سمجھ کر اس کی خلافت کی دہراتی ہے اور نہیں فروغ دیا جو رہا ہے۔ دلچسپ جیسا ہے کہ حکومت بھی اس بذات سے قائمہ احمدیہ ہے یوں کہ یہ تمام حکمران طبقوں کے مددوں میں ہے کہ اس استحصال، اس اور روایات کو جاتی رکھ جائے تاکہ موجودہ نظام سلطنت مظبوط رہے اسی وجہ سے ہزاروں چار بڑی چیزیں عربی میں ہنرنے، اور جاگیر اروں اور ہمیزی کی سرپرستی و خلافت فی خارجی ہے۔

جب ایک مرجب یہ تمام ادارے قویت کے ہم پر اس کی علامت ہن جاتے ہیں تو



ایک عام اوری لئے ان لئے احرام اور نعمت پیدا ہو جاتے ہیں اور وہ اسیں اپنی وی روایت کا حصہ بھج کر ان سے نہ صرف محبت کرتا ہے بلکہ اپنی مقدس بھج کر ان کا دل بھی کرتا ہے۔

اس وجہ سے قومیوں کی تحریک کے ذریعہ جو تاریخِ تکمیلی جاری ہے اس میں شخصیتوں کو بطور بیرود پیش کر کے ٹھوڑی جدوجہ اور کوششوں کو نظر انداز کیا جا رہا ہے اور تاریخ کی تکمیل کا سرا جوی یہی ہستیوں کو پہنچا جا رہا ہے۔ جس کی وجہ سے عام میں خود احمدی کا چند ستمہ کم ہو رہا ہے۔

دوسری جانب اپنے متوسط طبقے ان تحریکوں کے ذریعہ حکومت پر مسلسل وباوہ ڈال رہے ہیں کہ انہیں زیادہ عازمتوں میں حصہ دیا جائے۔ اس طرح سے یہ ان عازمتوں کے ذریعہ اپنے بھرمن اور باصلاحیت افراد کو حکومتی نظام کا ایک حصہ بنا رہے ہیں۔ یہ رہا ہے کہ جب ایک مرجب یہ انتصافی نظام کا ایک حصہ ہو جاتے ہیں اور حکومت کے اقدار میں اپنی شریک کر لیا جاتا ہے تو پھر کسی لوگ سے زیادہ حکومت اور انتصافی نظام کے مالی ہو جاتے ہیں۔ اور انتصافی حکومتوں کا کدر اور ادا کر کے یہ اپنے ہی لوگوں کو کپلنے اور اپنیں ان کے حقوق سے محروم کرتے ہیں۔

ان نے ان قومیوں کی تحریک کی ساخت میں ایک طرف متفاہی مفہومات ہیں تو دوسری طرف عامہ کی مشمولیت کی فاطر اپنی ثائق رکھ دی جاتا ہے اور اس ذریعہ سے اپنے در متوسط طبقے اپنے انتصافی اداروں کا تحفظ کرتے ہیں۔ قومیوں کی تحریک میں ان ہردوں کو مستغل کیا جاتا ہے کہ جنہیں ہم تعلق عام کے بخاری سائل سے نہیں۔ غربت، مغلی اور جیت اور پھلے دربے ہوئے طبقوں کے سائل کے بھائے، بھرانی اور دفعی سائل کو احمد را جاتا ہے اور ان نے بخاری پر یہ حکومت سے مغلوب کرنے کی طاقت کو مدد و کرتبیں۔ اس نے ان بخارانی سائل کے خاتم کے بعد یہ تحریکیں اپنی امداد کا شکار ہے جاتی ہیں اور بھر کسی اور بحران کا انگلار کرتی ہیں اجنبی دن پوت کے خاتم کے بعد مدد و

بیوچستان اور سرحد کی تحریکیں دم تو زکھی۔ اس کی وجہ سے کہ ان کی جگہ نہ عوام میں  
بیں اور نہ انہوں نے عوام کے سماں کو ایجادا ہے۔

اپنے اس رجعت پسندانہ اور طبقاتی مغلوات کی وجہ سے قومتوں کی تحریکیں  
پاکستان میں کوئی ہبہت کروار ادا نہیں کر سکتیں نہ تو ترقی پسند سوق پیدا کر سکتیں۔ طبقاتی  
سکھ مسکھ اور تغلقات کو ابھار سکتیں اور نہیں کچلے اور استحصال طبعوں میں کوئی شعور پیدا  
کر سکتیں۔

جب تک یہ تحریکیں اور پری اور متوسط طبعوں سے نکل کر پچھلے طبقوں میں نہیں  
ہنگی اور جب تک طبقاتی سکھ مسکھ کے دریے حق کی بحث نہیں کی جائے گی اس  
وقت تک تک اور معاشرے کے نظام کا تبدیل کرنا ممکن نہیں ہو گا۔ جب ایک مرتبہ  
طبقاتی مغلوات ختم ہو جائیں گے تو اس کے بعد قومتوں کے سماں بھی آسانی سے حل  
ہو جائیں گے اور ان کی زبان، شخصت اور تہذیب کو خود بخود فروغ دے گا۔

پاکستان میں اس وقت قومتوں کے درمیان جو تنشیات ہیں ان کی بنیاد پر گرفتار ہفتہ یا  
تہذیب پر نہیں بلکہ معاشری مغلوات پر ہے جناب کے حکمران طبقے اپنے معاشری مغلوات  
کے شخصت کے لئے چھوٹی قوموں کو وباۓ ہے ہیں۔ اگر ان معاشری تغلقات کو طبقاتی  
حدود بحد کے ذریعہ دور کرایا جائے تو اس صورت میں قومتوں کی شخصت کی ترقی کے لئے کوئی  
رکھوٹ جانل نہیں رہے گی۔

پاکستان میں قومتوں کے ساتھ ہو زیارتیاں ہیں جیسے ان کے دسدار بخوب کے  
حکمران طبقے ہیں اس لئے ان کے ساتھ عوام کو شامل کرنا اور پوری پہلی قوم کو ازاں رہنا  
دوسرا نہیں ہے کیونکہ اگر بھیت بھوئی، جبلی قوم کو مسودا ازاں ضرر ایا جاتا ہے تو اس  
کے رد عمل میں جبلی قوم پر سخت احتیزیر کر لے گی اور اس صورت میں چھوٹی  
قومتوں کے لئے یہ مشکل ہو جائے گا کہ وہ قوم پر سختی کی بنیاد پر جعل قوم سے مقابلہ کر  
سکتیں کیونکہ بخوب اپنے طبقاتی تنشیات کو ختم کر کے قوتیت کی بنیاد پر تقدیر ہو جائے گا اور  
ویدا شدت سے وہ چھوٹی قومتوں کا استحصال کرے گا۔ اس لئے جبلی قوم پر سختی کے خذب

## کوکنگا کے لئے خالی اس کوچھ اعلیٰ ملکیت اتنا کی

طبقاتی تشدیقات کو ابھرنا جائے کیونکہ صرف اس صورت میں بخوب کے حکم ملے،  
جسیں گے اور یہی عملی ان کی سب سے بڑی کمزوری ہو گی۔

یہ یک حقیقت ہے کہ پاکستان میں پہلوی قومتوں میں قوم پختی کا جذبہ، حال  
حکم ملکوں کے انتحصار کے نتیجے میں پیدا ہوا۔ اب اگر سندھی قوم کے حکم ملے جائے  
پئی شناخت اور زندگی افکاروں کے ساتھ یہی روایہ اقتدار کریں گے وہاں کے روکن میں بھی  
عکسیں پیدا ہیں گی کہ حساسیتیوں پر اپنی شناخت کے لئے جو وجد کریں گی۔ خدا  
میں آنسے والے اور آنے والے صبوری میں دیکھ دندا ان موقع پر ستونی تحریک  
کے توہین موثقی فائدہ کے ساتھ تھے اور اس تقداد نے سماں کیسی کے، ریڈ  
ڈراما میں کے۔ خدا کے ہلاکتہ کثرت ان لوگوں کی تحریک کہ جو فرقہ وار افسوس کے  
نتیجے میں ہے اس عدم تحفظ کے ذریعے کہ جو تحریک پاکستان کے دروازے ان میں پیدا ہو رہی تھی۔  
پاکستان میں آنسے اور آنے والی یہی کثیرت کراچی و حیدر آباد کی پکی آنہیوں میں اور متعدد  
ورچی بستیوں میں آیا نظر آئے گی۔

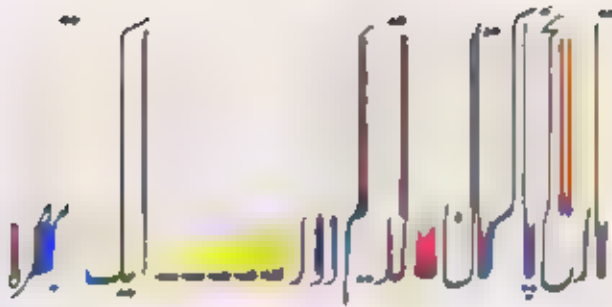
مر، کثیرت کو یہ شورہ دیا جائے کہ انہیں گردہوں کو وہ اپنی مرثی سے رکھے اور  
اقبرت سے بچانے کر دو، اکٹھیت کے وبا میں رہتے تو پھر میرا خیال ہے کہ اس ایں لے  
تحت بھیں خدا ان طبقے بھی خلا نہیں کر رہے ہیں۔

یہ یک تاریخی حقیقت ہے کہ طلاقت بیوی اور غلام کے ساتھ کسی گروہ کو بیویاد عرصہ  
تک ہائے خیس رکھا جائے کہ وہاں کے روکن میں یہ قوم پختی کے مقابلہ اڑات ہوتے  
ہیں۔ جو ہے ہاصل ملیجہ میں ڈھونڈتے ہیں۔ سندھیوں میں کافروں بھی اس روکن کا نتیجہ ہے  
اور آنے چل کر صاحب صوبہ کا مطلبہ بھی اس زنجیرت کی پیداوار ہو گا۔

سنده کے صاحبوں میں اس وقت ایک زبردست تبدیلی آئی ہے۔ کیونکہ وہ نسل  
و زنجیرت کے آئی تحریک وہ ختم ہو رہی ہے اور اس کے ساتھ اس کی زنجیرت بھی وہم تو زری  
ہے۔ تی سل جو سنده میں پیدا ہوئی ہے اس کا تعلق اب زمن سے ہے اور اس کا جذباتی

لگاؤ اور رشد اس سے وابستہ ہے۔ اس لئے وہ اب نہ کے سائل کو اپنے سائل  
صحیح ہیں اسی لئے ضرورت اس بات کی ہے کہ نہ میں اور اور صابر ملاب کی راہیں  
حلash کی جائیں ان کے اختلافات کو ہوانہ دی جائے۔ اس لئے جیسا کہ پاؤں کو فیروز نے کہ  
ہے کہ ہر مظلوم کے اندر ہو ظالم چھپ ہوا ہے اسے مارنے کی ضرورت ہے۔ اگر مظلوم  
صاحب اقتدار ہوئے کے بعد اپنے اندر کے ظالم کو آزاد کر دے گا تو پھر معاشرہ میں بھی  
انصف ظالم نہیں ہو سکے گا۔

بس طرح پاکستان بننے کے بعد یہ موقع نہیں کی جاسکتی تھی کہ ہمارے حکمران طبقے  
ان سائل کا حصہ کریں گے جو فوج بدوالی دور میں پیدا ہوئے تھے۔ کیونکہ فوج بدوالی نظام کے  
قیام اور اتحاد میں ان کا مخفوق تھا۔ اس لئے پاکستان کے چاروں صوبوں میں جو فیر مسلمانی ترقی  
ہوئی وہ ان کے مدد میں تھی۔ اس لئے یہ موقع رکھنی ضروری ہے کہ اس نظام کے اادر  
رہنے ہوئے قومیتوں کی ناقصیں کو دور کی جاسکے گا۔ اس لئے حکمران مبعوث سے اہل  
کرنی اور ان کے سامنے اصلاحات کا چارٹر پیش کرنا، دو قویں ہمیں ہے سو یعنی۔ محقق  
درخواستوں اور قراردادوں سے نہیں ملتے بلکہ اس کے لئے عوایی جدوجہد کی ضرورت  
ہوتی ہے کہ جس کی قیودت خواہم کے ہاتھوں میں ہو آکر وہی اس کے نتائج سے فائدہ اٹھ  
سکیں۔



پاکستان میں تاریخِ نویںی حکومت اور سیاسی تغییروں کے ماتحت ہے۔ جس طرح عدالتی میں موسرخ دربار اور بلاشہ کے سرکاری طازم ہوا کرتے تھے اور ان کے نقطہ نظر سے تاریخ لکھتے تھے۔ پاکستان بینے کے بعد بھی یعنی چھ ماہ ہوا۔ اور ہمارے سوراخوں سے بھی حکومت کے احکامات کے تحت تاریخی مسطوں نظر کو تکمیل دینے کی کوشش کی اور حکمران طبقوں کے سیاسی مددگارات کے تحت ترمیم کیا۔ پاکستان کی تاریخ کے ابتدائی دور میں تو ہمارے حکمراؤں کو ہمارے سوراخوں کی امیت پر شہر تھا۔ اس نئے انہوں نے جنپی پاکستان کی سوانح بیکار پر تحریک سے لکھوائی۔ اور پاکستان کی قدمی تاریخ کا کام موڑو ہیلو کے پرو ہوا کر جھوٹوں نے "پاکستان کے ۵ ہزار سال" ہی کتب لکھی۔

بہب ایوب خل رہرا قادر تھے تا انہوں نے پاکستان کے سوراخوں کی ایک مینگ طلب کی اور اس میں اس خیال کا انعام کیا کہ پاکستان کی تاریخ کو قویٰ مسطو نظر سے لکھتا چاہئے۔ اور انہوں نے اس خط کی تدبیج کر جس کا ہم اب پاکستان ہے اس کے قدم تمن کے ہڈے میں غصیل ہوتی چاہئے۔ چنانچہ ان امکاہات کے تحت اشتیاقان صیں تربیتی اداکرازہ حسن رانی اور دوسرا سوئں میں ہونے والے تاریخی واقعہات کا مرکز اس خد کو بنایا کہ جس میں بر صیرہ ہندوستان میں ہونے والے تاریخی واقعہات کا مرکز اس خد کی خیال تھا کہ جس کا ہم ۷ صدیوں میں پاکستان ہے۔ اس کا بیانیادی مقدمہ یہ تھا کہ اس طرح سے خد کی ایک علیحدہ شناخت قائم کی جائے اور اس کی علیحدہ تاریخی واقعیت کو حلیم کرایا جائے۔ ان ۲ خیال تھا کہ اس سے پاکستانی قویت پیدا ہوگی اور اس خط کے لوگوں میں جو شفافی تعلقات ہیں وہ معتبر ہو سکتے گے اس وقت مشرقی پاکستان ان سوراخوں کے لئے ایک مسئلہ ہے اور اس کے کس طرح سے اس تاریخ کے ذہانچے میں لا ایں۔ مگر اس کی علیحدگی کے بعد اس کا بھی حل نکل آیا۔

ایک دوسری کوشش یہ بھی ہوتی کہ اس خط کو بر صیرہ سے لکٹ کر اس کا تندیع دو۔

شانی تعلق و سط ایشیا اور مشرق و سلطی سے قائم کیا جائے۔ کیونکہ اس صورت میں یہ اندھہ تذبیب ہے علیحدہ ہو کر مسلم تذبیب کا ایک حصہ ہو جائے گا اس کے لئے یہ دلیل وہی گئی کہ ہندوستان میں مسلم حکمرانوں کے عہد میں وسط ایشیا اور مشرق و سلطی کے نظریات و افکار اور شانی اڑات برت مگر ہے تھے اور ایک لکھا لے ہے یہ اس تذبیب کا ایک حصہ تھی۔ اس نقطہ نظر کے تحت ان علاقوں سے جو بھی حلہ آئے اور یہ مسلم حکومتیں قائم کیں وہ ہمروں قرار پائے۔ کیونکہ انھوں نے ہمیں پر ایک اعلیٰ اور برتر تذبیب کو روشناس کرایا۔ اس مفکرہ فکر کو ہمارے حکمران اس نے بھی صورتی سمجھتے تھے کہ ان کی خارجہ پالیسی کی پیار "اعنی اندھہ" تھی اور پاکستان کو ہندوستان کی جانب سے یوں اپنے وہود کا خطرہ تھا اس نے وہ اپنا رقص اس میں سمجھتے تھے کہ پاکستان کو تندیعی و شانی طور پر وسط ایشیا و مشرق و سلطی سے مباریا جائے اور اس طرح سے مسلم اسلام کو ہمدر کر کے ایکہ کر دیا جائے۔

پاکستان کی تاریخ نکھلتے وقت یہ سوال بھی پیدا ہوا کہ پاکستان ۱۹۴۷ء میں وجود میں یا۔۔۔ اس نے پاکستان کے ہم سے جو تاریخ نکھلی جائے کیا وہ ۱۹۴۷ء سے شروع ہو؟ مگر اس سے پہلے کی تاریخ تو پاکستان کی تھیں کیونکہ اس وقت اس کا وجود نہیں تھا۔ لہذا اسے کس ہم سے نکھلا جائے۔ اور کیا کہا جائے؟ اکثر مرکاری مورخوں نے یہ دلیل وہی کہ چونکہ اب خط کا ہم پاکستان ہے فدا اس کی قدم تاریخ کو بھی اسی ہم سے موسوم کیا جائے۔ اور "تھی پاکستان" کے ہم سے انھوں نے ہمیں کی قدم تاریخ اور تمدن کے بارے میں لکھا اور اس مقدم کے تحت لکھا کہ پاکستانی قومیت کی جزیں ۱۹۴۷ء سے آگے مسلم قدم بکھر گئی ہیں اور ان کا یورپ ہے وہ پیدا پر اما اور قدم ہے لہذا اس پر غیر کی ضرورت ہے۔

لیکن کیونکہ پاکستان کی تاریخ پر غیر کرنا چاہیے؟ یہ مذہب اور نظریہ پاکستان نے یہ مٹھکات پیدا کر دیں۔ چونکہ ذہب اسلام کی رو سے۔ اسلام کی آمد سے پہلے کا قام نہ تھا جیسی و ترقی کا قماں اس نے اس عہد میں جو بھی تذبیب و تحریک پیدا ہوئے وہ گمراہی اور نعم و نعمہ سے بھر پور تھے۔ اس نے ان تنبیہوں اور تمدنوں کے مطلع اور تحقیق کی کوئی ضرورت نہیں۔ ذہب اس بات پر نزد وہ تھے کہ انھیں اس حالت میں رہنے دیا جائے اور

ان کے قسم کھنڈوں اور آثار سے عبرت حاصل کی جاتے۔ اس نظر نظر

میں اسلام کی تاریخ سے شروع ہوتا ہے۔ اس لئے اس کے بعد کی تاریخ کے مطابق  
کی ضرورت ہے۔ اس علاقو سے بہ صیری کی تاریخ نہیں اس کی ابتداء محمد بن قاسم۔ اور محمد  
بن قاسم کے حلقوں سے ہوئی۔ اس لئے اس سے پہلے کی تاریخ پر دو حقیقیں کی ضرورت ہے  
اور نہیں اس کو جاننے کی کیونکہ یہ ہماری تاریخ نہیں۔ اور ان کا تعلق گمراہی اور تاریخی سے  
ہے۔ اس وجہ سے ہم انہوں روزوں "اور گندھارا کی تندیس" ہماری نہیں، اس لئے ان کی شان در  
شوكت کو یہانہ کرنا ہمیں نقطہ نظر سے ملا ہے۔

یہ نقطہ نظر ہمارے ہاں زیادہ مقبل ہے۔ اور ہماری نسبت کی کتابوں میں قسمِ حد  
کو خداز کر کے تاریخ کی ابتداء جب تک سے ہوتی ہے کہ جب عرب اور ترک فاتحین  
بر صیری ہندوستان میں آئے۔

لہذا یہ کوشش کہ اس خد کی تاریخ کو ۷۱۲ء کی سرحدوں میں بند کر کے کھو جائے،  
اور صرف انہیں واقعیت کی اہمیت اور باکر کیا جائے کہ جو اس خط میں چیز ہے تھے۔  
در انہیں ہندوستان کے ہندو متال سے کات رہا چلتے۔ یہ تاریخ کا ایک تجھ معلوم چیزا  
کرے گی کیونکہ بر صیری ہندوستان کی تاریخ اپنے میں وسعت اور بہرہ گیریت لے رہی ہے  
ہے۔ اشوک۔ اکبر اور براہمنوی محمد میں یہ ایک تجوہ سلطنت رہے ہیں۔ اور اس پرے  
آرٹی عرصہ تاریخ۔ ڈیہی راجہنا۔ سیاح۔ خانہ جو ش قیاں اور ہوگ ایک جگہ  
سے دوسری جگہ بھرت کرتے رہے ہیں۔ ان کے تذمیح اور شافعی ارشاد اور رابطے یہ کہ  
دوسرے سے گھرے ہیں۔ اس لئے یہ نہیں ہو سکتا۔ اشوک۔ اکبر یا براہمنوی محمد کو  
صرف اس خط تک محدود کر رہا چلتے اور ان کے دوسرے حصہ کو خداز کر رہا چلتے  
ہے۔ اس سے پہلے کی تاریخ ہندوستان کی تاریخ ہے۔ اور ۷۱۲ء سے بعد کی تاریخ کو پاکستان کی  
تاریخ کہا ج سکتا ہے اور یہ بھی ۷۱۲ء کے بعد بگردیش کی آزادی کے نتیجہ میں اور محمدوں  
گئی۔

ہمارے ہاں تتم تاریخ کو نظر انداز کرنے کا دور جان ہے وہ نہ صرف ہمارے زمان

شونر کے لئے خطرناک ہے بلکہ ہر دن تو ی شادت بھی اس کے بغیر نہیں ہو سکتی ہے۔  
قسم تاریخ کا مطالعہ انسانی زندگی کو درسیں کرتا ہے اور اس کے ذمہ بھی تو ہے اور عجج نظری کو  
شم کرنے میں مدد رہتا ہے۔ کیونکہ اس کا مطالعہ اس بات کی شادی کرتا ہے کہ انسان "ہم  
ہو ہیں" سے ترقی کر کے کئی نسلوں میں تقسیم ہوا اس میں سفید ٹکالے اور زرد ٹکالی  
ورن نہیں۔ بلکہ یہ رنگ علاقوں کی نظری آب و ہوا سے پیدا ہوئے۔ اس لئے تاریخ نہیں  
کوئی گروہ مخصوص برتری کا ماحصل نہیں۔ نسل پرستی اور طبقائی استحصال بعد میں تاریخی  
عمل کی پیدا اور ہیں۔ اس لئے یہ آنکھ اور ایدی نہیں۔ معاشرہ میں اقدار، روایات، رسم  
ورواج، اور اعتقادات تدریجی عمل کے نتیجے میں تھاموں، ضرورتوں اور مخدوات کے تحت  
پیدا ہوتے ہیں اور اس لئے یہ ہر زندگی میں بدلتے رہتے ہیں۔ پوری انسانی تاریخ اس تغیرہ  
تبدیل کا ہم ہے۔

یہ انسانی تاریخ اس وقت لکھن میکن ہے کہ جب کہ تاریخ کو ارتقائی نقطہ نظر سے  
لکھا جائے اگر زندگی تحقیق کے نظریہ کو ملن لیا جائے تو اس میں کائنات خدا کے حکم سے پیدا  
ہو گئی اور بس سنتیں کے ارتقائی نقطہ نظر سے کائنات کی تحقیق ایک ذرا سامنے ہے کہ  
اس میں زندگی ہستہ ہستہ لختہ۔ لختہ پرداں چھپتی ہے اور جیسے جیسے یہ یہ کے  
ہوتی ہے اس طرح سے کائنات کے رنگ بدلتے رہتے ہیں ہر مرحلہ پر ایک انقلاب رونما  
ہوتا ہے۔ اور زہن میں بعض رجائی کی خواہش تیز تر ہوئی جلی جاتی ہیں۔ ایک  
حاسوسی کی کملنے کی ارادتی حس میں رازویوں پر سے پڑے اٹھتے ٹپے جاتے ہیں اور زہن ان  
رازوں سے واقف ہو کر جرمان ہوتا پہلا جاتا ہے۔ تاریخ ان ارتقائی مرحلوں کو ریکارڈ کرتی  
ہے۔ اور اس پورے عمل میں انسان چددوجہد کرنا انکھر آتا ہے۔ وہ اپنی تاریخ خود بناتا ہے  
اکیلا و تنہا۔ بغیر کسی کی مدد کے۔

انسانی معاشرہ کی تبدیلوں کا پتہ تاریخ سے ہوتا ہے جو معاشرہ کی تاریجی۔ تاریخی،  
اور معائشی تاریخ کا اہم مأخذ ہوتے ہیں۔ قسم عمارتوں، بُرتوں، زیورات، اوزار، اور  
بھیڑوں کی مدد سے کسی بھی معاشرے کی ذاتی اور شعوری ترقی کا پتہ چلتا ہے۔ اس لئے

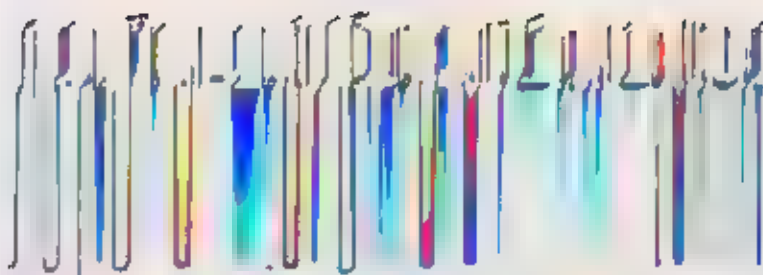
ان کی حکمتی جائی ہے اور قدم محمد بن اسیہ اور سعید بن علی میں تجویز یا حادیت ہے۔

قدم تاریخ اس بنت کی بھی شنکن وہی کرتی ہے کہ آخر تاریخ ختنہ میں قومیں کیوں نہ وال  
پڑیں ہوئیں؟ تندبی کیوں موت ہے ہم کیا کاروائیں؟ آخر کیوں شر اجائے۔ کلوں  
دیران ہوئے۔ اور انہل خلک بدوش ہوئے؟ کیوں حملہ اور کھیاب ہوئے؟ ان سوالوں کا  
جواب تاریخی محل میں پڑھیا ہوتا ہے اور جو ریخ کا حکام یہ ہے کہ اس کو ظاہر کرے۔ تاریخ  
میں جب بھی حکمران طبقوں نے تبدیلی کی ٹھللت کی۔ نئی ایجادوں نے ہونے دیں۔ اور  
نظام کو اسی مالک میں برقرار رکھنا چاہا تو اس کے نتیجے میں معاشرہ ایک جگہ پر غیر ممکن ہوا۔ اس  
کی مثل دادی سندھ کی تندبی ہے کہ جعل تھیار نہیں تھے۔ اگرچہ حکمران طبقے اور تاجر  
تھیاروں کے دھوکے سے دافع تھے اور وہ یہ دوران سفر میں پڑھیے میں دیکھے چکے تھے مگر  
انہوں نے اُسیں اپنے ہل اس نے روشنیوں میں کرایا کہ اُسیں اپنی مرآمات کے چھوٹے  
چھوٹے کا خطرہ تھا۔ مگر جب آریہ حملہ آئے تو انہوں نے اپنے کسی مراحت کے اُسی  
ٹھلت دے کر ان کی کپوری تندبی کو ٹھپ کر دیا۔ اس نے اگر تبدیلی نہ ہو تو تندبی مخدود  
ہو کر رہ جاتی ہے اور ایک ضرب سے شیش کی ہاتھ پختا چور ہو جاتی ہے۔

قدم تاریخ توی جذب اور احسان کو پیدا کرتی ہے۔ کیونکہ بتا تاریخ کی گمراہیوں میں  
جیسا جائے گا اتنا ہی قوم کے گھرے ہوئے حاضر میں یا مگت نظر آئے گی۔ زین 'اوہ'  
موہیقی، رقص، دیوبندی قیصے و کہنیاں اور لوک گیت ان کی خلیل پر قوی کردار رہتا ہے اور  
جب تک ان کی جزوں کو ڈھونڈ کر اوپر نلا یا جائے ایک سلیے دار درفت نشوونا شناسی پا سکتا  
ہے۔ قومی رسمیت سے ابھرتی ہیں۔ اس میں ان کے جذبات و احتمالات ہوتے ہیں۔ بقول  
شپنگر صرف تاریخ کے دریہ قہوہوں کو مکمل شعور رہتا ہے اور تاریخ قوم کا تشخیص جب  
یتالی ہے جب ہنسی کے لالہوں پر سب حقن ہوں۔ مگر وہ تاریخ قوم کی تخلیل کرتی ہے کہ  
جس کا تخلیل زمین ہے ہو۔ بر صیر کے مسلمانوں کا الیہ یہ ہے کہ جب ان میں قوم پر سنی کی  
تحمیک انجی تو بر صیر کی تاریخ ان کی مدد نہیں کر سکی۔ کیونکہ انہوں نے اپنی تاریخ کو محض  
قائم اور محمود غزنوی سے شروع کیا کہ جس میں جگہ دجلہ اور فتوحات کے علاوہ اور کچھ

نہیں۔ اس سے آگے اس دھرتی میں ان کی جیز نظر نہیں آتی۔ کیونکہ ان کے ادب، زبان، روک گیتوں اور کلماتوں میں "اور ان دیوبندی قصوں کا تعلق اس دھرتی اور زمان سے ہے۔ اپنی شہادت کے لئے انہوں نے بیشہندوستان سے باہر رکھا۔ اور ہندوستان کی قسم تاریخ کو نظر انداز کیا۔" جب کہ مصری، ایرانی، ترک، عرباتی اور شاہی اپنی قومتوں کی بنیادیں اپنے قدم تاریخ اور ثقافت پر رکھ رہے ہیں اور ان پر فخر کر رہے ہیں۔ کیا ہم یہاں کتنا میں اپنی قدم تاریخ سے علیحدہ ہو کر اپنی کوئی قومی شہادت مانستے ہیں؟ ظاہر ہے اس کا جواب غنی میں ہے۔ اس لئے پاکستان قومیت کے لئے اور اسکی نشوونما کے لئے قدم تاریخ کی اہمیت بڑھ جاتی ہے۔

ہندوستان کی تاریخ کی جدید تکمیل برطانوی دور میں ہوئی اس لئے انہوں نے تاریخ کے فقط نظر کو اپنے انداز میں پیش کیا۔ انہوں نے تاریخ سے یہ ثابت کرنا چاہا کہ ہندوستان پر بیشہ فوجی علی قوموں نے حکومت کی اور خود ہندوستان حکومت کر لے کے ایں نہیں۔ انہوں نے خصوصیت سے ہندوستان کی تاریخ میں آریاؤں کی تحاقم کی۔ اس میں آریہ جو سفید نسل کے تھے، اور اویڈیوس کے مقلدہ میں وہیا قوم تھے کامیاب ہوئے۔ اور یہ کہ اسی کے بعد ہندوستان میں تنہیہ، تمدن کی ابتداء ہوئی۔ اب جدید حقیقت کے بعد آریاؤں کی برتری کا نظر یہ غلط ثابت ہو گیا ہے۔ وہی پر شاد چڑواڑ جیائے لے اس کو جیخ کرتے ہوئے یہ ثابت کیا ہے کہ حقیقت میں ہندوستان میں آریہ بھی بھی اکثریت میں رہے۔ ہندوستان میں اکثریت اور اویڈیوس یا دو سلسلے نسل کے لوگوں کی روی۔ اس کے ثبوت میں اس نے ۱۸۴۲ء کی مردم شماری کو دیا ہے کہ جس میں ہندوستان کی اکثریت کو قبائلی آبادی کہا گیا ہے جو کہ آریہ نہیں تھے۔ اپنی اقلیت کو اکثریت میں بدلتے کے لئے آریاؤں کی بیش کوشش روی کریں گے۔ قسم قبائل کو آریہ ہلکا جائے۔ اس مقدمہ کے لئے "عکس" یا قبائلی اتحاد کو توزنے پر کوٹلہ نے ارتقہ شاہزادی میں زور دیا ہے مگر اس کو دکھل کر سلطنت کا ایک حصہ بنایا جائے۔ ان کے اتحاد کو توزنے کے لئے دو فوجی اقدامات کے بجائے اس بات پر زور دنتا ہے کہ ان میں شراب، "مورت" جھوٹ اور سازش کے ذریعے



ضورت اور جائز ہے۔ شلیہ اشک کی کامگاری بجک اس کی ایک مثال ہو۔

آریہ بنا لے کی ایک مثال بدل کی ہے کہ جمل کچھ قبائل کا ذہب پر تجدیل کر کے افسوس آریہ بدلہ، مگر ان کی اکثریت آج بھی اپنے پرانے ذہب پر قائم ہے۔ چنپا دھیسے نے یہ بھی ثابت کیا کہ ہندوستان کے اکثر عکران آریہ فیصل سخت خلاصہ میری خاندان ایک اکثر عکران اون کا تعلق شورہ ذات سے تھا (مدد کے رہنم خاندان کے عکران فیصل کے بارے میں بھی کہا جاتا ہے کہ وہ شورہ قا) شیواجی کا تعلق بھی شورہ ذات سے تھا۔ مگر ب اس کی حق نہیں ہوئی تو اسے کھتری ثابت کیا گیا۔

وہ قبائل جنہوں نے آریاں کی مزاحمت کی۔ مگر اس میں ہاں ہے۔ اور اپنے قدمی مفرز پر رجتے ہوئے معاشر طور پر میں مادہ ہوتے پڑتے گئے۔ کیونکہ انہوں نے آریاں کے ساتھ سمجھوہ فیصل کیا اس نے افسوس آریہ سجن میں پٹھے درج میں ہاں دی گیا۔ اور آنے ان قبائل کے نام میں ماندگی بجلات اور برائی کو ظاہر کرتے ہیں۔ مثلاً گوار، بکر، بخت، ذہنگر، چڑیل اور جانگل دیفرو یہ سب قبائل کے ہیں اور آج تک یہ سجن کے پٹھے طبقوں میں شمار ہوتے ہیں۔ اسی طرح واس ایک قبیلہ کا نام تھوڑا بجک میں بارے کے بعد غلام بن گیا۔ اور نظر واس نلایی کے سخن میں استھن ہونے لگا۔ یہی صورت حال ہیں روی تینوں میں ملتی ہے جمل Slave اور دو قبائل اور دو سلی گروپ تھے جو سکت کے بعد غلام ہیں گے۔ اکثر شور کو بھی ایک قبیلہ کا نام بتاتے ہیں۔ اسے بھی جمل دات بنا کر سجن میں پست مقام رہا۔ تاریخ میں بعض اوقات مزاحمت اور سمجھوہ کرنے کی سزا بڑی سخت ہوتی ہے اور سلیم اس انتہے سے گذراتی ہیں۔ مگر آج تاریخ ان مظلوم اور پیس مادہ بوگوں کو ان کا جائز مقام دینے کی جدوجہد کروی ہے۔ اس کی مثال ہندوستان میں دلت تحریک ہے۔ جو برسوں کے اجراء واری اور ذاتی غلامی کے خلاف بھرپور احتجاج ہے۔

ان قدمی قبائل کا سماجی وجہہ عدالتی میں بھی پست رہا اور انہوں نے اکثر خذ

دوش قبیلوں کے لئے "چور" کی اصطلاح استھل کی جو کہ سلیق اور تاریخ سے ملا قیمت کی ایک دلیل ہے۔ کیونکہ یہ قبائل نظرت سے جڑے ہوئے تھے اور شری آبی سے دور ہنگلوں اور غیر آبی علاقوں میں رہتے تھے۔ اور نظرت سے جو خداومتی تھی اسے جمع کر کے استھل کرتے تھے۔ یہ فطرت پر اپنا حق سمجھتے تھے اور اس وجہ سے ہر درخت کے پہل ان کے لئے تھے۔ لیکن جب تھی جاندے اُنے زمین اور درختوں پر قبضہ جایا۔ تو ان قبائل کو چور کہ کیونکہ یہ ان کے درختوں سے جب مسول پہل لے جاتے تھے۔ جب کہ یہ اس نے اُن پر اپنا حق سمجھتے تھے کہ یہ صدیوں پر اُنی رواست تھی اور درخت و کمیت بیشے سے اس سے متعلق درخت کا ایک حصہ تھے۔ اس لئے سوال یہ ہے کہ چور یہ بیان کیسے کر دے کہ جس نے تھی جاندے اُنکی ہاپر ان پر زبردستی قبضہ کیا؟

۱۰۔ ت پات کی تفہیم کے حصہ میں ہندوستان میں دیوبندیں آئی ہیں۔ یہ اپنے ساتھ نہیں لے رہے تھے۔ بلکہ یہ اس وقت شروع ہوئی کہ جب ہندوستان کے قدم تسلیم ہوتے۔ ورنہ اپنے پیشوں کے حساب سے تفہیم ہو گئے۔ تریاک میں بھی ۳۰ قلعے جو کہ مہاشی طور پر بیس ماہوں کے اندر انہوں نے "گرفتے" ہائے گما اور ان کا درجہ سان میں رہا۔ اس لئے ذات پات کی تفہیم سماشی تھی کہ جسے بعد میں اپنی ذات والوں نے اپنے مخلوقات کے تھنکے کے لئے ذہنی رنگ دیا۔

ہندوستانی تاریخ کی تفہیم کے بعد اب یہ بات بھی ثابت ہو گئی ہے کہ "زبردست کی تھیسے قبیل ہندوستان میں تندیب و تمن اپنے عروج پر تھے۔ اس کی مثال بہل پر ہے۔ ہے۔ شروع کا رہ، ہے۔ خصوصیت سے دادی خندہ کی تندیب اس کا شہرت ہے کہ اس دور میں تندیب و تمن شری مخلل اختیار کر کیا تھا۔ تریاک کے مطابق۔ اس تندیب کو زبردست خصل ہے و پیدا کیونکہ انہوں۔ ان کے شروع کو جذب کیا۔ اس کے زراعتی نظام کو برپا کیا۔ اور تندیب کی ترقیتے میں کوئے گے بوجھتے سے رد کر دیا۔ ان حصول کے تھوڑی میں بڑی بڑی سلطنتیں ختم ہوئیں اور طائف و باروں سے جاگیرا۔ اسی نظام کی طرف وٹ گیریں اور تندیب کے پیغمبر نے پھر پڑھا۔ اسے دعویٰ کیا۔ اور معاشرہ کو دوبارہ سے

## سلطت کی خل انتشار کرنے میں ایک طویل عرصہ لگا۔ جب آئے تذمیر و تمدن کی

ابتداء ہوئی اور بعد میں اس کی تکھیں ہوئی تو اس میں دراویڈین اثرات نہیں ہیں، جس سے یہ ثابت ہوا کہ فاقع تذمیری طور پر مفترضوں کے ہاتھوں خل است کیا گئے۔ اس میں مفترضی تجھی ابھر کی کتب "تاریخ پاکستان" قدم دور "کام طالعہ" کی جانبے تو زمین میں کئی سوالات پیدا ہوتے ہیں۔ اور کئی سوالات کے جوابات ملتے ہیں۔ خصوصیت سے اس خط کی قدم تاریخ کا لکھنا اس نے مشکل ہے کہ اس لدار کا کوئی مواد تحریری خل میں نہیں ملتا۔ بلکہ سارا دارصدار آثار قدمہ - سکون - کشات - اوزار و برتن اور بھیاروں پر ہے کہ جنمیں ہمارے ہنڑوں کی خلافت سے رکھا گیا ہے اور نہ کی کوئی صدوار ترتیب ہے پورے ملک میں چند صورتیں ہیں کہ جن میں سے قدم اشیاء برائے چوری اور ق رہن ہیں۔ قدم آثار اور مغارتیں دیکھ بھل کے نہ ہونے کی وجہ سے سلسل لختی کا ٹکار ہو کر فتح ہو رہی ہیں۔ نئے آثاروں کی دریافت کا نہ شوق ہے اور نہ تحسیں۔ تمل ماہرین کی غیر مہورگی میں غیر ملکی ماہرین ہمارے قدم آثار دریافت کرتے ہیں اور ان سے اپنی مطلوبہ صورتیں حاصل کر کے اپنی ای ملٹی چمودز کر چل جاتے ہیں۔ مرگزدہ کی دریافت میں بھی ہوا۔ اسے فرانسیسی دامتلوی ماہرین نے دریافت کی اور اس سے صورت حاصل کرنے کے بعد وہ اپنی چمودز کے مناسب خلافت اور دیکھ بھل کی کی کی وجہ سے یہ آثار آہست آہست صورت رہے ہیں۔ یہی بکھر حمل بمحروم اور پا کا ہوا اور ہی صورت حاصل سے موہنگوڑو دوچار ہے۔ نہ تو ہمارے پاس ماہرین ہیں۔ نہ وہ سائل اور نہ ان کو محفوظ رکھنے کا جذبہ۔

قدم مقاعدت سے جو اشیاء ملتی ہیں۔ اکٹھر وگ انھیں یا تو غیر ملکیوں کے ہاتھ فروخت کر کے پیسہ کلتے ہیں یا انھیں اپنے گھروں میں محفوظ رکھتے ہیں۔ کوئی بلکہ اکٹھر ہوتا ہے کہ جب یہ اشیاء ہموزن کوئی ٹھیکیں تو ہم سے بھی غائب ہو گھیں۔ اس نے اکٹھ بوجوں کا خیال ہے کہ ان کی مجموع خلافت غیر ملکی مسروموں میں بسترہ ملکی ہے۔ لذا جب قدم تاریخ لکھنے کا سوال آتا ہے تو اس کے ملکہوں کی رسائل، ہم سوال ہوتا

ہے اور لاحقہ اس مولو پر بھروسہ کرتا ہے تو جو کہ فیر ملکوں نے جمع کیا ہے ۔  
 قدم تاریخ کو لکھنے کے لئے تمنج کا ایک خاک اور منصوبہ بنانا چاہا ضروری ہے ۔ کوئی کہ  
 قدم عد کے سر کاری و مبتوریات نہ ہونے کی وجہ سے اس عد کی سیاسی تاریخ یا بڈشاہوں  
 کی تاریخ تو نکھلی نہیں جائی ۔ ایک لحاظ سے یہ اچھا ہے کہ بڈشاہوں کے بجائے اس  
 عد کے لوگوں کی تاریخ نکھلی جائے "اس کامل ہندوستان کے مشورہ مورخ کو بھی ہے یہ  
 نہ کہ "تاریخ ہم ہے یہ ادار کے ذریعہ اور ان کے تعلقات کی سلسلہ تہذیب چین کے  
 اس تذکرہ کا جو سدارت تدبیب کے ساتھ پیش کیا جائے" اور بقول کوئی تاریخ ہو اس انداز  
 میں بھی تھا جا سکتا ہے جو کہ تاریخ کی راستوں کے ایک سلسلہ سے جدا گاندہ فوائد رکھتی  
 ہے ۔

بعض امہر نے اپنی کتب میں تاریخ کے اس جدیاتی عمل کو بیان کیا ہے ۔ جو کائنات  
 کے وجود میں نہیں ہے لے کر سلسلہ اتفاقات کے تجربے میں برابر گئے کی جانب ہو  
 رہا ہے ۔ انہوں نے اپنی کتب میں کائنات کی ابتداء اور زندگی کے تغاز کو تفصیل سے بیان  
 کیا ہے ۔ اور تحقیق کائنات کے بجائے ارفائے سائنس کے نظریہ کو اپنے موضوع بنایا ہے ۔  
 مگر انہوں نے اپنی پریشان اس وقت جویں کمزور کرنی جب ارفائے کے سلسلہ میں سوانح اور دم  
 اور اقبال کے خیالات کو بطور دلیل پیش کیا ۔ سوانح اور دم یا اقبال کے ہیں اگر ارفائے کا ذکر ہے تو  
 اس کی بیانیہ تدبیب ہے سائنس نہیں ۔ اور اس نے سائنسی دلائل کے ساتھ ذہنی  
 اتفاقات کو ملارینے سے ان کے بیان میں کمزوری آگئی ۔

اس کے بعد صرف نے اس خد میں جویں دور کی ثافت کو بیان کیا ہے اس  
 سے یہ بات پڑھوتے ہیں بہوچتی ہے کہ اس خط میں مجری دور کی ثافت کے آثار اب  
 تک محفوظ ہیں اس سے اس دلیل کو تجربت ملتی ہے کہ ہندوستان کی تنفس و فتحت کی  
 ایسی جدا گاندہ اور علیحدہ ہیں تھیں ۔ اور انھیں بنیادوں پر اس کی تدبیب گئے ہو گئی ۔  
 اور غیر ملکی اثرات ضرور آئے مگر وہ اس تدبیب کا ایک حصہ ہیں گئے ۔ خصوصیت سے  
 پوچھتائیں میں شوہنما اور پران پانچواںی گوردوشی ثافت کا تفصیل سے جائز ہی گیا ہے ۔

## اُس کے بعد ایوی نندہ کی تدبیب کارکرے۔ اُس کا بندگان حفظ مل جائے

بڑھ کر ہے۔ اور تدبیب کی اس وجہ سے جدید آثار میں اہمیت ہے کہ اس کی روایات کے بعد ہندوستان میں تدبیب ایسا کی ہوئی ہے جو تذمیر کے مقابلہ میں آئی اور اس لے۔ صرف آریاوں کی برتری کے حق کو تو زا بک ہندوستان، ہر کی تحقیق ملا جیوں کو ہدایت کیا۔ بعض امہر کے الفلاں میں۔

"وادی نندہ کی تدبیب ایک مرنکز اور مظلوم ریاست اور سلطنت کی پیداوار  
تھی۔ اس بات کا سب سے بڑا دوست اس دفعہ، عربیں ملکے میں یکیں اوزان پائے  
ہیں۔ نہ اس اوزان اور اس ملک کی تغیرہ اور ہاؤن پلائک ہے۔ بغیر ایک ریاست کے وہ  
 بغیر ایک مرکزی حکومت کے اتنی بھی سے اسیوں کافہ، اور اور عادوں میں ہاٹکن ہے۔  
یہ ہر گز رضاکار اسے یاد رہے یا احتیف نہیں۔ ہاؤں کی ختیری کے تھے یہیں یکمیت نہ  
لے سکتی ہے۔"

تاریخ کا اہم عمل قوموں کا رواں ہتا ہے۔ وادی نندہ کی تدبیب کا رواں کیوں ہوا۔  
اس کا ہوا بہ ویسے ہوئے مصنف لکھتا ہے کہ

"موسیٰ اور قدرتی تبدیلوں کے علاوہ آہدی میں زبردست اضافہ ہو گیا۔ وہ  
پیدا اوری ڈھانچے ۲۰۸۰ د تھا، پورے سماج کی کھلات کرنے سے قاصر نظر آنے لگا۔ ان  
حالت میں اجتماعی برداشت کی حدود سے باہر ہو گی اور اسلام بخوبی ہونے لگیں۔  
تعدی تقاویں پر ہاؤں کے حملہ اور شہروں پر کہاں کے سندے ہوں اپنی ہی بات ہے۔ اس  
روز روز کی معاشروں نے سلطنت کو سے حد تکزد کر دیا۔ لگکھ ریاست امشزی ٹھکست و  
ریبع کا شکار ہوتے گئی۔ ٹھلاں کی بعدوں کا انتہائی سادہ دنیا ہی جب ہے جس نے  
نندہ تدبیب اور نندہ سلطنت کو پہنچ دیا۔

اس کے بعد آریاویں کی آنے والے کے ملے ہندوستان کے قدیم معاشروں کی چیزیں اور  
پھر آریہ تدبیب کی تکلیف کو بیان کیا ہے کہ جس میں ہر من ایک طاقتور غصہ کی میثاقیت  
سے ابھرتا ہے اور ہندوستان کو اپے آئنی بخہ میں طڑکتا ہے۔ بہادر اس کے رہنگل میں

بده ملت پیدا ہوتا ہے، جو برہمن کی رسالت اور چیزوں عیادات کے طریقوں کے خلاف ایک حدود تھی۔ اور اس نے مان کے ایک بڑے حصہ کو برہمن ایم کی چیزوں سے نجات دل کر سلوگی کے عمل پر لڑا۔ تاریخ میں فاہب، نظریات اور افکار ایک دوسرے سے متصوم ہاتے ہیں۔ اور اس کے تینوں میں تاریخی عمل برابر گئی جبکہ پوچھتا رہتا ہے۔

اس قسم تاریخی سب سے بڑی خوبصورتی یہ ہے کہ یہ سیمی سیس بلکہ شافعی اور تندیعی ہے۔ اس میں معاشرہ محکم نظر آتا ہے۔ کہ جن کی درکت سے مدن کے تابع ملت بنتے ہیں یہاں پر حکمران طبقوں کی تاریخ پر اجادہ داری بیس۔ بلکہ لوگ ہیں جو کہ تاریخ بدلنے میں معروف ہیں۔

کسی بھی خط کی تزیم تاریخ معاشرہ اور وہاں کے رہنے والے لوگوں کو ماضی کی گمراہیوں میں لے جاتی ہے کہ جسیں ان کے وجود کی جزیں ہوتی ہیں۔ انھیں سے رد المیات دارے بنتے ہیں۔ اور تہذیبوں کے عمل کے پیرو جو دو دو اپنے رشتہ برقرار رکھتے ہیں۔ اس کتاب میں اس تندیعی تسلیں کو برقرار رکھا گیا ہے۔ اس طرح یہ کتاب اس خد کے لوگوں کو اپنی مشائست کی خلاش میں مددوے سکے گی۔

# الحمد لله رب العالمين

ریا کی تاریخ میں انسان مسلسل جدوجہد کرتا نظر آتا ہے۔ اس کی یہ جدوجہد  
سو شرے میں پیدا ہونے والے انسانوں، علم و تمدن اتحادیں اور حمدویں نے تجھے میں  
پیدا ہوتی ہے۔ چیز انہیں وضیح میں داس کے، میں میں یک بھلائی خلک، تھی اور  
تھی ہے۔ پھر وہ سوچتی تھیں «انے کی جدوجہد مرتبے، میں یہ انسان ایسی ایسی  
بیوی اکر سکتا ہے کہ جس میں علم و تمدن اتحادیں ہیں اور ہر شخص و مددگار سے پوری طرح  
خط، اندور ہو سکے یہ وہ انتہا سوال ہے جو سو شرے کے ساتھ ہے اور مظہر و مکون ہے  
امید و نیم کے جذبات میں مکار رکھتا ہے۔ اگر ایک طرف فراہش و تہذیب کے پڑھے  
ہوئے کی امید ہوتی ہے تو دوسری طرف یہوی دنکال کا اندر جیرا۔ سو شرے اُن خداویں  
کثرت بوجمانت و تہذیت اور فرسودہ را ایات کے لفظوں میں ضریب ہوتی ہے اور ان قیدیوں  
کی مانند ہوتی ہے کہ جو جسی دینی اور جسمی ریواں میں حرمی ہے اسی سے جسمی  
ہے اور ان میں جو قوت و قوانین چیزیں ہوتی ہے۔ وہ اسی سے واقف نہیں ہوتے۔  
خود ایمان انسان میں یہوی کے جذبات کو پیدا ہوتی ہے اور انسان میں محرومی ساخت پیدا  
ہوتی ہے جب وہ حدت سے کھجور رہتا ہے اس وقت اسے نہ قلبی دست پر مکروہ  
ہے اور نہ اپنی قوت و طاقت پر۔

یعنی صورت حال اتنی یادوں کی نہیں ہوتی ہے، مظلوموں میں اگر شور پیدا ہوئے  
تھے وہ اپنی اسی قوت کا احسان و دینا بچئے تھا زمرہ صرف وہ ایسی رمدگاری میں ملے  
اپنے معاملے میں انکلاب لا سکتے ہیں۔ ان میں قوت کا یہ احسان مدد و مدد سے ہے،  
جب یہ ایک بار شروع ہوتی ہے تو سب سے پلٹے یہوی "ادای" ہے اسی اور مجبوری کے  
جذبات و فتح رہتی ہے اور تو میں مید پیدا کر کے زندگی "وہ حدت" صاف رہتی ہے۔  
یہوی فلکیں نکام کو برقرار رکھنے میں مدد و مددی ہے جب کہ جدوجہد و مدد و مدد سے اتنی  
ہے۔

وہ ادب جو معاشرے کی بیوی دوسرے کے مظہم و لوگوں میں جدد جد کا خذہ پیدا کرتا  
جے اور زندگی میں مقصودیت کو پیدا کرتا ہے وہی ادب مراحتی ادب ہوتا ہے۔ مراحتی  
ادب صرف سیاسی دہلہ اور بیداریوں کے تجھ سی میں پیدا نہیں ہوتا بلکہ یہ اقصدوں والی  
تحصل سے بھی پیدا ہوتا ہے مراحتی ادب اپنے اندر رائیک بیداری مقصود رہتا ہے اور یہ  
مقصود معاشرے کو تبدیل کرنا ہوتا ہے ایک ایسا معاشرہ کہ جس میں انصاف و مساوات ہو۔

اُس لئے مراحتی ادب کی یہ حکم اس مرحلہ سے شروع ہوتی ہے کہ جب مظلوم  
اُس پر ہتھیار سے محروم ہوتے ہیں اور مختلف قسم نام اسلوب سے مسئلے یہ حکم جو کروڑ  
و رہلات ور کے دو میان شروع ہوتی ہے تھے تھے اس مرحلہ، اُس درجہ تک کہ کروڑ کو  
ٹافت، اور رہلات ور کو کروڑ کرتی چلتی ہے۔ مراحتی ادب لوگوں کو ذات و شعوری  
پہلوں کی طرف لے جاتے ہیں تکہ کہ رہلات ور مختلف قسمیں پنے ہر ہتھیار سے محروم  
و حکمت شیعہ اور پنجوں ہجاتی ہیں۔ اس حکم کا ہر جو اور اقد مراحتی ادب  
میں محدود ہو، چلا جاتا ہے اور یہ ادب نہ تنقیحیں میں ابھر آرہ رہا اور نہ ہے۔  
مراحتی ادب ہ اس حکم ور معاشرے میں پیدا ہوتا ہے کہ جمال ہن خامد  
بلکہ رہیں رہیں تھیں اور رہات پات فاعل کہا ہوتا ہے۔ جمال خواہ بیماری ضروریت  
سے در عربت و رقاد سے محروم ہوتے ہیں۔ ان حالات میں معاشرے کے ہاشمی شاعر و  
اریب اندانش وہیں حالات کو تبدیل کر کے جذبہ پیدا ہوتا ہے، وہ معاشرے میں ہونے  
والے عذاب اور ناقابل و محروم ہتے ہیں اور اس کے خلاف اُس مرحلہ ہے تھے۔  
مراحتی ادب تحقیقی اے اوس کو مشکل اور کٹھن، رہست اعتمید، رہائی تاب۔ وہ۔ صرف  
رو جمل، سسل کرب سے ووچار ہوتے ہیں مزیدیں جس اسی اور عربت و سکی قریں رہائی  
سے میونی مددی کے ابر اس میں مراحتی ادب پیدا ہرے اے قلم کاروں سے یعنی  
جزی فرمائیں دیں، محمد علی۔ حکم المتنکھیں اور ہم اصرائل و شامی ماشی میں چنانی دی

## اوم جس دو مھاتمی رفیقے ہے دم تو زرے تھے اس وقت وہ مالکوں نے میں بنا کر اس سے لطف

مدد ہو چکا تھا وہ اٹپینا سے کہے میں معروف فہرست مصائب اور محدود صاحب کے درمیں  
نہ ہوں اور شاعروں کے خلاف سزاوں کا خوبیں سلسلہ حادی بہاء محمد سعوں کریم پور شیرازی،  
مرحمنی کیوان، احمد بزرگی، جلال الاحمر اور خود انگل سرخی ان میں سے تھے جنہیں خاصوں  
سے قتل کر دیا گیا۔

لیکن ان تمام سرایوں کے بیانوں میں مرا جھنی ادب سے تعلق رکھنے والے انصب و شہر  
اور داشتہ اپنی حکومتوں اور حکمران طبقوں کے جرائم کو بیکار خاموش سیں ہو جاتے ہیں  
 بلکہ وہ ان کے خلاف احتجاج کرتے ہیں وہ انسیں دین کے سامنے پیش کرتے ہیں اور  
وہ سروں کو بھی اس کرب اور انت کا احساس دلتے ہیں کہ جس سے لوگ دلچار ہوتے  
ہیں اور یہی احساس سے جرائم کے خلاف رائے عام کو ہمارا کرتا ہے اور ان کے خلاف  
علم گیر تحریک پڑتی ہے۔

مرا جھنی ادب نہ نہیں ہے بلکہ یہ یہی شیخ قریب کا ایک حصہ ہو ہے وہ تحریک کے جو  
منظوم درپتے ہوئے عوامی آدمی اور جنت کے لئے جدوجہد کرتی ہے مرا جھنی ادب  
تحریک کو سرگرم و بہ عمل کرنے والا ہمدر کرتا ہے اور ان میں ایڈر اور قریبل کے نہادت  
پیدا کرتا ہے لفظیں وہیں فرقہ ای رہی کی تحریکیں میں مرا جھنی ادب کا ایسا حصہ ہے  
یہ تحریک ای کے تمام شبیب و فرار اور چھاؤ اور امید و یہم کی حالت میں وہ کوئی کو  
ناہت قدم رکھتا ہے اور اس میں امید کے جدبات کو پیدا کرتا ہے مرا جھنی ادب میں ملایہ  
نہیں ہوتی بلکہ یہ یہیں دو شیخ قبل کی خبر رکھتا ہے۔

لیکن وجہ ہے کہ مرا جھنی ادب صاحب اقتدار اور ظالم طبقوں کو بیشہ خوف زدہ رکھتا  
ہے اس سے نے اسکو نیاد و حطرناک شاعروں کے تھنے و گیت اور ای بھول کی تحقیقات  
ہوتی ہیں اسکو کا اسکو سے مقتند کر سکتے ہیں۔ مگر مرا جھنی ادب کے جواب میں ان کے  
پاس کوئی ادب نہیں ہے بلکہ وہ ان کا مقابلہ کر سکتے ہیں اس نے چاہے کتابوں پر بندیاں ہاندی کی  
جائیں نہیں شہر ایوں نے حادی مانے اور اسکی نصب و درج ابلاغی سے خشن یا

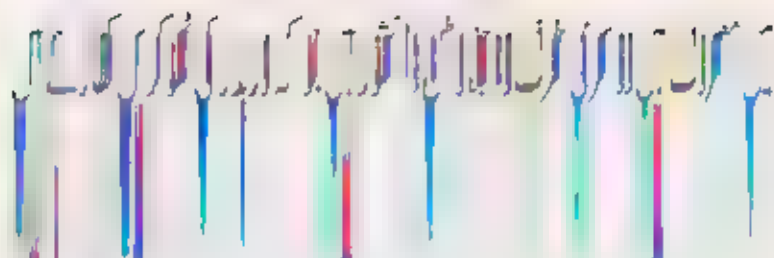
ہے۔ ایسی تحریں خاصی سے باخس باخس مجتہد رہتی ہیں۔ اور دوسریں میں حکل ہوتی رہتی ہیں۔

شرشپ کی پابندیاں اور سختیاں مزاجتی ادب کی تجھیں کو نہیں دوک سکتیں  
ویسے وغیرہ ان پابندیوں کے محدود احترم کے راستے خلاص کر لیتے ہیں۔ کیس وہ عالمتوں  
کا سفر رہتے ہیں، کیس اپنی تجھیں کو ترجیح کر کے رہ جائیں کرتے ہیں، کیس مضامین کے فٹ  
ڈسیں میں اپنے خیرات کا انعام کرتے ہیں اور اکثر وہ مخفی علاوہ کے ارادہ اپنے مطالب کو  
بیان کرتے ہیں۔

ایک زمان تھا کہ جب حکومتی مزاجتی ادب کو پابندیوں کے ذریعہ ختم کر دیتی تھیں۔  
اسے محدود کر دیتی تھیں۔ ہندوستان میں بھی تحریک نے دات پت کے خلاف جو مزاجتی  
اوب پیدا کیا اسے مغلکتی ادب کے حکومت کی من سقی میں ابھرنا شکیں رہا۔ انگریز میں وہ  
درد میں مزاجتی ادب کو ختم کرنا مشکل ہو گیا۔ تھیرے چھپے خالے اخبارات و رسائل  
اور پہنچتوں کے ذریعہ بست جلدی سمجھل جاتے ہیں اور لوگوں کے ہاتھوں میں بھوپنگ  
چلتا ہے۔

یوں قہزادگی ادب تاریخ کے ہر دور اور عصر میں تجھیں ہو۔ انگریز جدید عہد میں وہ  
بہیتی نظام کے خلاف ایسی افریقی اور راضی امریکہ نے ممالک میں تو۔ وہی کی تحریکوں  
میں ایسے دشمنوں نے ملیاں حصہ لی۔ رادی کے بعد ان ممالک میں مزاجتی ادب نے  
ایک بار پھر جدید کارروائی کیوں نکل آکٹھا آزاد شد، ملکوں میں جسوری حکومتوں کے  
بجائے تھر۔ دفعی حکومتیں قائم ہوئیں اور ہم کو ان کے مباری حقوق سے محروم کیا گیا۔  
تو مزاجتی ادب کے ذریعہ ایک بار پھر ان حکومتوں کی وہ حکومت کے خلاف اتحاد یافتہ ہے۔

موجودہ دور میں مزاجتی ادب ہر ملک کے ہاتھوں اور ہر سیاسی تحریک کے مطابق  
تجھیں ہو رہا ہے۔ مغل فلسطین کے مزاجتی ادب میں ایک طرف توہ شاعر اور بیب ہیں جو  
کہ مقیوفہ علاقوں میں ابرا نیل کے ظلم و تحریس رہتے ہیں اور اس کے خلاف جدید جد



اور اپنی دھن ن و بھی میں غریک کاماتھا رہے ہیں۔ ان دونوں سورۃوں میں صطفین کی  
غیریک آزادی کو اس کے مزاجتی ادب نے مرگم اور خل عمار کیا ہے۔

مزاجتی ادب کی یہ خل جنوبی افریقہ میں تحقیق ہو رہی ہے کہ جمل افریقی شدید  
شہ و سیاسی تغفیل کو فکار ہیں۔ اس کے داخل میں وہ اپنی شناخت اور اپنی آزادی کی  
بوجوہ کر رہے ہیں اور اسکے شاہراہ اربیب پلوچ پہلوان کے ساتھ ہیں۔

مزاجتی ادب کی شدید خل ہندوستان میں اچھوت ذات کے لوگوں کا دلت اور بے خود  
و پچی ذات لے ہو گئے صدیوں کے علم، تم کے تجھ میں بیوہ اہوا (دلت کے سمجھی ہیں  
پچھے درج کے کچھے ہوئے لوگ) صدیوں سے انجی ذات کے لوگوں نے پچی ذات کو سیاسی و  
ہائی، تلقائی، اقصوی اور تعلیمی طور پر پہنچنے والوں کی تقدیر ہندوستان کی آزادی کے بعد  
جب پھری ذات کے لوگوں میں تحریزی بہت تندیم کی۔ ۱۸۵۷ء اور ۱۹۴۷ء کی دہائیوں میں اس  
میں ایک ایسا خیم یافتہ طبقہ اخراج کی جو جو دو خیم یافتہ قائمگریں کے والدین مژدور اور کس  
تحت سے اس کی بڑیں اسی پچھے سماں نظر میں پوست تھیں۔ اس نے اس لوگوں  
کے ایک ایسا مزانیق ادب تلقیق کیا کہ جو ٹھہرے سینوں سے لہو تھا اور جس میں  
مود شروع کی رہا۔ ایسا اقتدار کے خلاف شدید احتجاج تھا۔ دلت کے بارے میں گنگا، ہر بہنو  
لے کر اکارے۔

”میرے جیال میں دلت کوئی ذات نہیں۔ دلت وہ ہے کہ جس کا اس مذکور کی سماں  
و راستھوی روایت نے احتمال کیا ہے اور کسی دو ہائی اور مقدم کنوب المقرر اور  
تمہارے پیغام سیس رہتا۔“ یہ سب ذات پات پر زور دیتے ہیں۔ دلت تہذیل اور احتساب  
علامت ہے۔“

ان ذات کے بارے اور کچھے ہوئے لوگوں کو جس بیان فی تو انہوں نے یہ کہ  
ادب تلقیق کیا کہ جو روح کو لرزاد ہے اس ادب کے پیش مظہر میں صدیوں کا کریب اور دکھ  
ہے، اس کا احتمار ہے۔ ایں کا لکھ کر کے ہیں زبردست اثار کی خل میں ہے۔

مسن، نسیں، نسیں  
تمن بار نسیں،

تسرے معاشری، سماںی، سیاسی، ذہنی، ذہنی، احترمی اور شفافی گندگی پر  
زم کے جو خود کو بیداری اور بیش پختے والا سورج کھلتے ہو  
بچے تمہارے بچوں سے متعدد بماری لگ جاتی ہے

لیکن میں ایک نیا سورج ہوں۔  
ایک نئے جذبے کا لامک ہوں۔

میں تمہاری تمنہب سے انکار کرتا ہوں  
تمہارے پر بیشور کے گردنی روایات سے انکار کرتا ہوں  
تمہارے ذہنی ارب سے انکار کرتا ہوں  
میرے بھائیو!

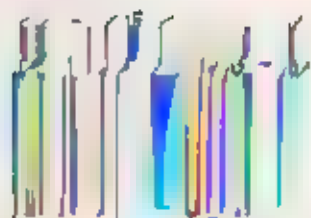
میں اپنی نفرت کا اعلان کرتا ہوں  
میری نفرتیں سمجھو کرنے والی نہیں  
اس کی کوئی اختیابی نہیں

میں نے ایک د فتح ہونے والی لگت شروع کر رکھی ہے  
میں حکم سکتا ہوں، نوٹ نہیں ملتا۔

رات دب کے ایک متبہن عام گیت میں اس عرم کا انکار کیا گیا ہے  
انھوں لوگوں کا انھوں اور ذات پلت کی زنجیریں توڑو توڑو  
انھوں لوگوں کا انھوں

ہم مردیں، صاد، برہمن، ہندو، محیل  
سب بھلی ہیں۔ انسانیت صرف ایک ہے،

لیکن پھر کیوں (ہمارے لئے) یاں کو کافیں کے درید عینہ کر دیا جاتا ہے  
کیوں ہمیں تھوکتے بھی روکا جاتا ہے



### انھو نوکر

دلت لوگوں کے آنسوؤں نے تدریخ کے کنوں کو بھر را ہے  
ان کی ذمیہن نسلوں کو فہمی لوگوں کی مکاری نے نگل لایا ہے  
اب ہزار سوچ جل رہا ہے  
اس سے ذات پات کو جلاڈالو

یہ دھڑا حصہ ادب ہے جو دوں سے نکل کر دوں میں اترتا ہے۔ اور اسیں احساس  
ہوتا ہے کہ جب مظلوموں اور محرومین کو زبان ملتی ہے تو اس میں کتنی قوت، 'حالت'،  
شدت اور اثر ہوتا ہے۔

## جمهوریت اور ثقافت

پاکستان میں جمہوریت کی کیفیت ابھی ہی ہے جیسے سمجھن اور جس میں کوئی تازہ ہوا کا صہیل ہے اور چلا جائے۔ اور پھر ہمارے سیاسی نظام میں جمہوریت کو سمجھن انتخابات تک محدود رکے اسے دوست لینے ہا ایک درجہ سمجھا جاتا ہے۔ ہمارے کو جذباتی فروں کے ذریعہ انہما کر کے دوست لئے اور پھر نہیں ماقابل استعمال سمجھو کر ایک طرف پھیلک روانگیک حل ہری ثقافت کا ہے۔ ایک اپسے معاشرے میں کہ جعل طبقاتی نظام ہو وہاں چھوٹے چھوٹے، روس میں عیمہ علیحدہ کی تلقین پیدا ہوتی ہیں۔ نہیں میں جو زندگی ادا کریں رشتہ اور کوئی کڑی نہیں ہوتی۔

اس بہت کو ہمارے ہاں کمری سچائی کا۔ ثقافت کی تشكیل میں عوام اہم کردار کرتے ہیں۔ نے عمل اور تحقیقی ملکیتوں سے ثقافت کے تانے بانے بننے ہیں۔ اگر عوام کو معاشرے کی تغیری اور عمل سے ملبوخہ کر دیا جائے اور انھیں ناکارہ سمجھ کر نظر انداز کر دے تو معاشرہ ان کی تباہی سے محروم ہو جائے گا لوگوں میں معاشرے اور ملک کے لئے ان وقت محبت پیدا ہوتی ہے کہ جب وہ انھیں سمجھ دے، ان کی بندیادی ضرورتوں کو پورا کرے، ان کا عزت و احترام کرے، انہیں جب معاشرہ انھیں دینے کے بجائے ہر وقت ان سے چھیننے پر تاہم ہو، اور جب اس کے سامنے بھوک سے کھوکھلے ہو جائیں اور اس کے قریب ڈھانپنے کے پیزے تار تار ہو جائیں اور ہر قدم و ہر مرطوب انھیں زیل دخوار کیا جائے تو ان وقت ان کے دلوں کی گمراہیوں میں ملک و معاشرہ کے حلف غرفت کے ہضمات پیدا ہوتے ہیں اور ان کے تمام ہاڑک احتمالات و جدبات مزراہ ہو جاتے ہیں۔ اب معاشرہ میں ایسے صداقت پیدا ہو جائیں تو نہ معاشرہ کی تفہیں ہوتی ہے اور نہ ثقافت کی۔

اس نے ہمارے ہنگام طبقوں نے ایک ناصل قسم کی معمولی ثقافت، مگر یہ زبردستی مدد کرے کی کوششی۔ انہوں نے یہ نہیں سوچا کہ قوموں کی ثقافت بیش نیچے سے چھوٹی ہے اس کی جزویں حد میں نہیں، تین ملکہ نہیں کی گمراہیوں میں ہوتی ہیں



کے سے سریلی آؤز اور خوبصورت موسیقی کی ضرورت نہیں کہ جس کے ہیں مظہریں  
برف پوش پہاڑ، آبشار اور گرفتے چھوٹ اور بہرازار ہوتے ہیں، تھیں ان کے دیکھنے در  
ستے دلوں کی کثیریت کی وجہ سے میں گدگی و غلامت کے درمیان تکید تاریک مکاٹوں میں مشی  
و فہرست و محرومی کی رندی گزار رہی ہوتی ہے۔ یا پھر متعلق کی وہ اکثریت جن تک یہ  
آوازیں بھوپلی ہیں۔

لیے دشمن ہے کہ جس نے اہرے معاشرے میں قوی ثافت کے بجائے حقائق  
شاملوں کو پیدا کی۔ ہر شر اپنے مکاؤں اور ربانی ملاقوں کے لفاظ سے طبقاتی بندیوں پر تقسیم  
ہے۔ ان کا طرز رہائش "نہاد ایساں" اور ربانیں جدا جدا ہیں۔ ایک طرف صاف تھے۔  
درختوں سے ڈھکے خاہوش و پسکون اور تلوگی سے پاک بھے ہیں تو دوسری طرف پر پنا  
گیوں اور علاقت کے ڈھیروں کے درمیان پچھے مکاٹات و جھیلیں ہیں۔ ایک طرف صحت  
مند اور گلفت پھرے ہیں تو دوسری طرف بھوک کے مارے کملائے ہوئے سُم۔ ایک  
طرف اعلیٰ قصیر یا نام، مذہب و شائستہ لوگ ہیں، تو دوسری طرف حلقہ اور غیر مذہب  
خوام اور پھر جب یہ کہا جائے کہ "ایک ہی صفت میں کھڑے ہو گئے محمود ایز" تو سے  
بڑھ کر جھوٹ کا پردہ گلزار اور کیا ہو سکا ہے۔

ہدستی یہ رہی کہ ہمارے ادبیوں اور دانشوروں نے اس ثالثیت کے پوجوو  
معاشرے میں کوئی شعور پیدا نہیں کیا، اور ان کی اکثریت بے مقصودت اور لذیعیت کا  
شکار رہی اور چند اوبیب و شاعر اور دانشور کو حضور نے اس جر، اتحصل اور علم کے خلاف  
تو ز اغتری تلوگوں نے اسے بھی تفریخ کیجئے کہ اس پر تباہ بجا ہیں۔ معاشرے کی نا  
اضلاع کے حلاف ان میں کوئی علم و خصوصیہ پیدا نہیں ہوا کیونکہ ان میں سے ایک کے  
اندر دوسروں کا اتحصل کرنے اور لوٹنے کا جذبہ چھپ ہوا تھا۔ ہمارے معاشرے میں ہر  
ایک اپنے موقع کا خھر ہے آج کا معلم کل کا فلام بننے کے لئے تیار ہے۔

س حالات میں معاشرے ان عوامل کو پیدا کرنے میں مکالم ہو گی ہے کہ جو ثابت کی

تحکیل کرتے ہیں۔ اس کی غیر موجودگی میں ایک انسی شفافت ابھری ہے کہ جس میں دولت، عزت و احترام کی علامت بن گئی ہے اور اس کے حصوں کے ہمراہ طریقہ کار کو جائز قرار دیا گیا۔ ان بنیادوں پر ہمارا تویی تخفص ابھرا ہے کہ جس میں منفعت، مصلحت کوٹھی، خوشیدہ اور موقع پرستی بنیادی عناصر ہیں۔ اس لئے ہمارے سور و آرٹسٹ ہو گل حکر انوں کی خوشبوی کے لئے خطاہی کر رہے تھے وہی آج کے حکر انوں کو ان کی تصویر بنا کر پڑھ کر رہے ہیں۔ یہی حل شاہروں اور انبیاء کا ہے جو قلم کی تجدوت کر لے مراعات حاصل کرنے میں صروف ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے سماشہ نے نہ تو کوئی اعلیٰ ادب تخلیق کی اور نہ ہی فنون لہیندہ میں کوئی اضافہ کیا بلکہ تخلیق کی جگہ تجدید کو اختیار کر کے شفافت کو بھی دوسرے سلاطین تخلیق کی طرح مطلب سے درخواست کرایا۔

تویی تخفص۔ قوموں کے تحقیقی کاربھروس کے دریہ ابھرتا ہے، ان کی گلران کی سوچ اور اس کی شفافت سے بہ انسانیت کو فائدہ ہوتا ہے، تو اس سے قوموں کو بنیادی تاریخ میں مستاز مقام ملتا ہے۔ آج دنیا میں مغربی اقوام کی ای لئے عزت ہے کہ وہ اپنی تخلیقات سے انسانی تندیس میں اضافہ کر رہی ہیں، وہ قومیں جو دنیا کی تندیب میں کوئی اضافہ نہیں کر رہیں۔ ان کی حالت اقوام عالم میں اچھوتوں کی ہوتی ہے، اور ہم ان ہی اچھوتوں قوموں میں سے ایک ہیں۔

کیا ایسا کوئی راست ہے کہ جس پر چل کر ہم اپنی سوچ، گلر، اور زہن کو تبدیل کر سکیں؟ یہ راست ہے ضرور، مگر مخلل سکھن اور دخوار گزار ہے، جاذب اور شفافت کی تخلیل کے لئے تصوری گلر اور ملود زندگی کی ضرورت ہے، اور یہ جب تک نہیں ہو سکتا۔ جب تک بکری کے زہن کو یہ کولرنہ ملا جائے، کیونکہ یہ کولر نظام میں ہی مذہبی تصبب، مذہبی انتہا پردری، اور فرقہ وارت سے نجات مل سکتی ہے اور جب اوب و فنون لطیفہ مذہبی پانڈیوں سے آزاد ہوں گے تو اس وقت ان میں تحقیق اضافے ہو سکتی گے، اور ایک تی رہاںی کے ساتھ شفافت کی تحریر و تخلیل ہو سکتی گی۔

## روزِ حیات اور والسوں

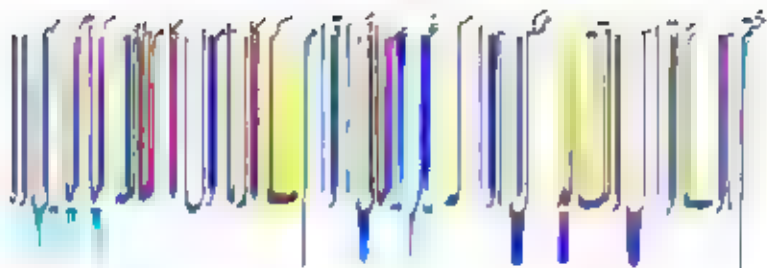
بُورپ میں سڑھویں صدی کی سائنسی امدادات نے زریٰ اور صنعتی تبدیلوں کو پیدا کیا انسان کی جگہ محنت اور پیچیدہ کاموں کے لئے میتوں کو استعمال کیا جانے کا صنعتی ترقی ہوئی تو مزکوں "شروں" اور رائج آمدورفت کو بہتر بنایا گیا۔ سمندر دوں میں سنتے تجارتی راستوں کی دریافتی ہوئیں جن کے ذریعہ سیاح اور تاجر دنیا کے دور دراز مکون میں پہنچنے لگے۔ ان تبدیلوں نے بُورپ کے پرانے نظام جگہ داری پر شدید ضرب لکھل، اور وہ ان تبدیلوں کو برداشت نہیں کر سکا۔ دست اور گہلان میں جب بڑے ہوئے زریٰ فارم بنتا شروع ہوئے تو کسالوں کی بڑی تعداد ہے روزگار ہو کر شروں میں آئے گئی جس کی وجہ سے شروں میں صنعتی و فنی اور تجارتی سرگرمیاں شروع ہوئیں۔ جب معاشرہ کا ماحی ڈھانچہ دلنا شروع ہوا تو ملٹی "انتقائی" سیاسی "مدھی" اور تعلیمی امدادات شروع ہوئیں۔ اور بورڑوں ملک پیدا ہوا کہ جس کے پاس ملی وسائل تھے۔ اس نے تعلیم اور تجارت کے ذریعہ اپنی بورڑوں اور قدر دوں کو معاشرہ میں رواج دینا شروع کیا۔

جب معاشرہ کا ڈھانچہ بدلا اور اس میں معاشری سیاسی اور سماجی تبدیلوں کا شروع ہوئیں تو اخنی روایت و اقتداری ابتداء ہوئی۔ پرانے اور نئے شروع ہوئے تو اس وقت معاشرہ میں ایک انتشار و پراکنڈگی کی کیفیت پیدا ہوئی اور زندگیوں میں بس سے سوالات پیدا ہوئے لگئے کہ لفظ کیا ہے؟ اس کا معاشرہ میں کیا مقام ہے؟ سماج اور نظرت میں کیا تحریر ہے؟ تحریات کیوں پیدا ہوتے ہیں اور کیوں تبدیل ہوتے ہیں؟ وغیرہ ان سوالات کا جواب و انشروں کی جاتب سے دیا گیا۔ بُورپ کے وانشود اگرٹ اور سائنسدار جواب تک دربار درجیق کے ماحت تھے اور زادی رائے سے محروم تھے، وہ بھی ہائی تبدیلوں کے بعد ان کے ملکجوہ سے آزاد ہوئے اور دربار اور جنپی کے نظریات کو فروغ دینے کے محلے انہوں نے ایجاد اوری کے ساتھ آزادانہ طور پر اپنے خیالات کا انکسار کیا اور ان میں سے اکثر نے پہلی مرتبہ اپنے فن کو ہمار پیشہ اختیار کر کے خود کو قائم

پانڈیوں سے آزاد کر دیا۔ چھپائی کی سروتوں نے انھیں یہ مواقع فراہم کئے کہ وہ اپنے  
حیات و نظریات کو تسلی کے ساتھ لوگوں تک بھجو پا سکیں۔ روشن خیل کی اس تحریک کو  
کتب خانوں کے قیم نے فائدہ بھجو چلنا۔ کوئی کتابیں جواب تک لوگوں کی بھجو گئے  
روزہ روز آرٹی حصیں، اس کے ذریعہ ان تک بھجو چکیں۔ دانشوروں کی ذاتی شودہ مالکان  
بلاسوس میں ادبی نشتوں اور دیالیں ہونے والے بحث و مباحث میں ہوئی۔ اسی عدالت میں قائم  
علوم کو خطرہ دو جامعیت کے ساتھ چیل کرنے کے لئے انسانیکار پیدا ہوئے تسبیب دئے گئے تھے مگر  
یعنی خلائق و نظریات اور حلولیات کو خواہ تک بھجو چلایا جائے۔

روشن خیل کی تحریک کی سب سے بڑی خصوصیت یہ کہ نظریات کا فروغ ہے  
یورپی دانشوروں نے قرون وسطیٰ کی تاریخ سے اس کا تجھیہ کیا۔ جب تک علوم و فنون پر  
چھپنے والے مذہب رہا، اور میں ادارے و یونیورسیٹیاں ان کے زیر اثر رہیں، انہوں نے معاشرہ کی  
تجھیقی ذاتیت اور صلاحیتوں کو پکیل کر رکھ دیا، اور انسانی مصل و فہم کے تمام رہنماؤں کو بند کر  
کے تا پر پہنچیاں چاند کر دیں، مذہبی مقام کو جن نظریات سے زد ایکی خطرہ ہو، تھا، اسیں  
برنی طرح سے دید چڑھتے، علم کا مقصد سماں کی خدمت نہیں بلکہ چھپ کے مددات کا تخدیذ  
کر رہا تھا، اس سے یورپی دانشوروں نے معاشرہ میں ایک ایسے ہاتھی میں کی اہتماء کی جس  
کے ذریعہ مذہبی مقام کا درمیں دین غیر سے قلبے ٹھیک ہو اور معاشرہ کی ذندگی میں مذہبی اشتراکات  
کو تم ہوں۔ انہوں نے ریاضی اور طبیعاتی علوم کے ذریعہ توہات کو توڑا، اور ایسے خلائق کو  
فرغ تریکر جن سے ذہن میں دست آئے۔ اس کا تجھیہ یہ ہوا کہ چھپ کا طلبہ کم ہوا، اور  
اس کی گرفت جو تدبی اور دوں ہمیں کیا، اور لوگوں کے ذہن سے جب چھپ کا اثر  
اور معاشرہ اس سمجھن سے نکل کر آزاد فصل میں آیا، اور لوگوں کے ذہن سے جب چھپ کا اثر  
ختم ہوا تو انہوں نے دملن اٹھک، اور انسانیت کے بارے میں سچا شروع کیا۔

واہیرے خصوصیت سے تاریخ کے سکولر بھی، جس کا تجھیہ ہوا کہ اب تک اپنی کی  
تاریخ جو حیصالی اور غیر حیصالی اقوام میں تقسیم تھی، اواب سب کے نئے ایک ہو گئی اور غیر  
حیصالی، قوم اسی تاریخ و تہذیب سے جو بلا انتیت تھی وہ ختم ہوئی، اور جب دہن سے تھبت



جنہے تو کہ جس نے مصر، عراق، ایران، یونان، روم اور ہندوستان کی قدم تنبیہ کی  
دیافت کا عمل شروع کیا۔

جب تجارت اور سیاست نے دنیا کو سینٹا شروع کیا تو یورپی سیع دور دراز کے مکون  
میں گئے اور پہل سے لوٹ رانگوں نے ان مکون کی تنبیہ و تخفیف کے بارے میں اپنے  
تذکرات یا ان کے تواں سے یہ تأثیر نہ کر صرف سیاست کی وجہ سے دنیا متذہب ہوئی ہے  
وریہ کہ صرف پیغمبر دنیا کو اخلاقیات دیتے ہیں بلکہ کھبیوس کی زندگی اور تسبیح  
اور ہمیں کے قوانین اخلاقیات اور تہذیبی روایات۔ ان تسبیحات کو شتم کر دیں۔ والیہ  
نے کہ کہ

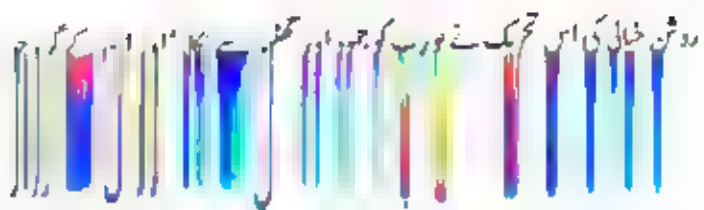
"ہمیں دوسری تنبیہوں کو اپنے نقطہ نظر سے نہیں پہنچانا چاہئے"

اس نقطہ نظر اور ذہن نے تاریخ کے مطابق کارخ بدل کر رکھ دیا۔ جنمی کے ایک  
مشورہ میں اپنے ذریں کے کام کے سیاست کی چالی ہر شخص کو اس بات پر مجبور نہیں کر  
سکتے کہ وہ اسے نسیم آرے۔ یہ تمام اقوام اور قوانین کے مطابق بھی نہیں ہے۔ ہر دوسرے کا  
اپنے مقصود ہوتا ہے اور اس کی ملجمہ چالی ہوتی ہے مثلاً سیکس آز دی کے بعد بات  
سیاست کے مطابق نہیں۔ بلکہ یہ سیکس غلات و قادر میں بندھا ہوا ہوتا ہے اور  
سیاست میں اس کی جگہ محبت ہوتی ہے۔ موہی کے اخلاقیات خانہ بدوشوں کے نئے تھے۔  
پادوگوں کے لئے سیں۔ اس نے ہر قدر بہب کی اپنی ملجمہ چالی ہوتی ہے۔ اس نقطہ نظر  
نے معاشرہ میں قوت برداشت کو پیدا کیا اور سوچ میں آنکھیت و پھیلاؤ آیا۔

اس کے بعد ایک حقیقت اور چالی پر نور دینے کے بجائے سانسی طریقہ کارے  
خلاف حقیقوں کی تحدیث شروع ہوئی۔ بنیادی مقصود یہ تواریخیا کہ کس طرح سے فردی خوشی  
اور "زادی" کو حاصل کیجئے۔ دانشوروں نے اس مذہبی مطہبہ نظر کی گناہت کی کہ زاد  
زمیں کے بعد سے انہیں ملک تکلیف میں جلاہے۔ اسوں نے اس پر نور دیا۔ اس

مسن - گئی جاتب ہو رہا ہے، وہ غلطیوں سے بچ رہا ہے اور ناکمل سے نکل کی  
جانب جاوے ہے بخش کا تجزیہ ہماری امیدوں کو بھاتا ہے اور خوف کو کم کرتا ہے۔ ملن اور  
ٹھافت آریجی عمل کی پیداوار ہیں اس لئے ان میں تبدیلی کے عناصر موجود ہیں ۔  
انہوں نے اس سوال کا بھی جواب دیا کہ کیا موجودہ نظام فطرت کے مطابق ہے؟  
نسوں نے فطرت کو سماقی ہر اجھی اور نظام کے خلاف استھان کیا۔ لیکن انسان کے ذمہت  
روایت "الدار" اعتکافات، تقدیر پر احتیار اور طبقائی نظام ان سب کو فیر بھری کہہ کر ان  
سے ابھار کی۔ ہر طبقہ اپنے نظریات کو فطرت کے مطابق بناتا ہے، اس طرح سے طاقت و ر  
کی فطرت ہے کہ اپنے سلسلہ قائم کرے اور کمزور کی فطرت ہے کہ حقوق کے نئے جدوجہد  
کرے۔ دراصل دیکھ جائے تو فطرت اس تمام سلسلہ مکفیں میں فیر جانبدار رہتی ہے ۔۔۔  
روشن خیلیں خریک کے دانشوروں نے الہام دیا اور عمل کی "زادی پر زور دیا"  
اور علیست کو قائم نظریات کے جانپنے کا معیار بیلا۔ انہوں نے ریاست اور اس کے  
ا، روس پر تحریکی اور اس پر زور دیا کہ یہ تحریک ہوتے رہتا ہا جائے لیکن اگر اللہ ارچہد افراد  
کے ہاتھوں میں مرکوز ہو گیا تو اس سے بد عنوانی پیدا ہو گی اور اکثریت اپنے حقوق سے محروم  
رہے گی۔ انہوں نے اس کی نشانہ ریحی کہ ریاست کا کام کمزور کارفاخ کرنا ہے اور طاقت وردوں  
کو جو سے روکتا ہے اور یہ کہ کوئی معاشرہ اس وقت تک ترقی نہیں کر سکا ہب تک کہ اس  
کی اکثریت غریب اور بمحروم ہو۔

رسویے محبہہ عمرانی کے زریعہ سیاسی نظام پر ایک کاری ضرب لگائی، اب تک  
مکران مظلوم اعلان ہو آتھا اور صرف خدا کے سامنے جواب دھوا کر تھا اور جب وہ عموم  
کو پہنچا گا تو اس کی سریانی تھی، مگر اب رسویے کے نظریہ کے تحت حکمران کی طاقت اس  
کے اور عموم کے درمیان ایک معلوہ کے نتیجے میں تھی اور عموم کو یہ حق تھا کہ وہ اپنے  
حقوق کا مطلب تریں اس سے بلوشانی کی بیشیت کو کم کر دیں۔ اور عموم کی ایجتہاد کو پڑھلے، در  
اٹھیں شیخوں یہ جسموی اللہ اور روایات کا فروغ ہوا،



عفَّاد اور فرسودہ روایات کا حصہ تھا اسے تو زادِ بھی سچ کی گئی سیکور اور سائنسی سچ  
کے قائم کیا اور اسی نے یورپ کی ترقیٰ کی راہوں کو ہوا رکیا۔

## پاکستانی دانشور اور معاشرہ ۱

پاکستانی معاشرہ اس وقت جس انتشار افراطی اور نوت پھوٹ کا شکار ہے اس کے نتیجے میں پاکستان کے دانشوروں کی ذمہ داریاں بڑھ گئی ہیں کہ وہ معاشرہ میں ذمہ دہی تبدیلی لے کر سکیں اور خصوصیت سے مذہبی حرمتیت، نبیود پرستی، تضبات، توهات اور نگف نظری کے خلاف چدوجہ کریں اور معاشرہ میں روشن خیالی رہوایات ڈالیں۔

اب تک پاکستانی دانشور روشن خیال کی روایات کو کیون نہیں گے بڑھائے؟ اس سوال کا اگر تجھیوں کی وجہ تو کچھ اہم باقاعدہ سے "تی پین" پاکستان کے معاشرہ میں کہ جلد خونگی کی شرم بہت کہے اور جملہ کہنیں چاہئے وہ لوں کی تعداد بھی کہے "ایک ایسے معاشرہ میں کسی کھنے والے کے لئے یہ ناگزیر ہے کہ وہ کھنے کو اپنا پیشہ بنائے اور اس کی "منڈپ" اپنگوار اکر سکے۔ اس لئے اکٹھ کھنے والے۔ کھنے کو قبی طور پر استعمال کرتے ہیں" وہ روشنی کے لئے خلاصہ میں کرتے ہیں۔ ملزم ہونے کی دلیل سے اس تو ان کی زادی ختم ہو جاتی ہے اور وہ اس دلیل میں نہیں ہوتے کہ انہی رائے کا اندر کر سکیں، خصوصیت سے ہزارے معاشرہ میں سرکاری اور غیر ملزم موسوں پر حیات میں حص لینے ہر پابندی ہے، اور وہ کسی سیاسی جماعت کے ساتھ آزادانہ طور پر اپنا حصہ برقرار رکھنیں رکھ سکتے۔ اس لئے اگر اس کے خیالات و رائی مخالف ہوتے ہیں تو فوراً یہ مطلبہ ہو جاتا ہے کہ سے ملزم سے نکل دیا جائے۔ لہذا ملزم کو اور دریہ معاشر سے محروم ہونے کا طرف پریش اس کے ذمہ پر سوار رہتا ہے اور اسے اس پر مجبوہ کرتا ہے کہ وہ روایات کو ذمہ کی پہت رکھے بلکہ انھیں قائم و معتبر ہائے پر اپنا در قلم مرف کرے۔

یہ صورت حل ان وقت تک بدلی رہے گی جب تک کہ دانشوروں کی علیحدہ اور خود مختار تخلیکیں اور اورے نہ ہوں اور جب تک انھیں روزگار کی طرف سے یہ فرنڈ کر

وہ جسے اس وقت دانشور بھیت بھجوئی آزادی سے اپنا گردار اداگرنے کے قابل ہے اس  
گے۔ اس حتم کے ادارے، دانشوروں کو خدا، بناہوں گے اور مال و سماں کے لئے عقول  
اور انحصار ڈھونڈنا ہوں گے۔

دانشوروں کی آزادی اور انقدر پر پابندی کی وجہ خود ان کا طبقاتی کرو رہے اکثر  
دانشوروں کا تعلق متوسط طبقے سے ہے اور اس حیثیت سے انسنڈا ایکل ایکل یا چھوٹے  
تاجر ہیں اور اس کی یہ خواہش ہے کہ وہ اور اس کا خاتم ان اس سماں حیثیت کو برقرار رکھیں  
اگر وہ کام کو تبدیل کرنے کی بات کرتے ہیں تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ انھیں اپنی مراعات  
بچھوڑ کر خواہم میں ملتا ہو گا اور اپنا معيار زندگی بھی ملتا ہو گا اس وجہ سے یہ طبقہ بڑے ہوش  
اور جذبے کے ساتھ مدد ہیں اور سماں روایات کو برقرار رکھا چاہتا ہے اور نظام کی تبدیلی  
کے لئے تیار نہیں ہوتا ہے۔

لہذا اس کے بعد دانشوروں کا ایک محدود حصہ بنتا چاہے کہ جس کا خواہم اور  
معشرے سے لکھا اور تعلق ہے اور یہ ایک مقدار کے ساتھ لکھتے ہیں۔ مگر معشوروں میں  
بیوائی تبدیلی کو لو چڑھنے کے لوگوں میں روشن نیال کو پیدا یاد کئے اور ان میں اس وقت  
برداشت کو پیدا کیا چکئے کہ جو دانشوروں کے مقام پر نظر کوں سکیں اور سمجھ سکیں۔

## دانشور اور تحقیق

جہدیہ زبان میں داد حتم کی تحقیق ہو رہی ہے ایک وہ تحقیق کہ جس کا تعلق صرف  
ماہرین علوم اور دانشوروں سے ہوتا ہے اور یہ ایک محدود دائرے میں رہتی ہے اس کی  
زبان اور بیان درنوں مشکل ہوتے ہیں۔ اور اسے صرف ماہرین کا ایک خصوصی گروہی  
سمجھ سکتا ہے۔

دوسری تحقیق داد ہوتی ہی کہ جس میں موضوعات کو عام اور سل زبان میں لوگ  
لئے کھو جاتا ہے اور اس میں خواہم کے بیوائی سماں سے بحث کی جاتی ہے مگر ن

میں زبانی شور پیدا ہو اور انھیں اپنی اہمیت کا احساس ہو۔

پاکستان کے دانشوروں کے لئے اس وقت ضرورت اس بات کی ہے کہ وہ معاشرے کے بغیر مسائل پر تحقیق کریں۔ اور ان موضوعات کو اختیار کریں کہ جن کا تعلق ہمارے مسائل سے ہے، مثلاً ہمارے مالیہ دار کام سکل ایجنسی یا نیشن کے خلافی جہاز کو کیسے بیچ جائے جد کی ہے کہ لوگوں کو صاف پہنچ کیسے سیاکیا جائے، اس نے پھر جل سائنس کے موضوعات ہوں یا سماںی علوم اُن سب میں دانشوروں کو عوام کی سمجھ پر ہر ان سے تعلق موجود ہوتے پر کام آ رہا ہو گا جس کا بغیر محدود ہو ناچاہئے کہ ان میں شور اور سگنی پیدا کی جائے، امرف اسی صورت میں ہمارے دانشور معاشرے میں روشن خیال کی حریکہ کو مظبوط کر سکتے ہیں۔

## فرانسیں انتساب نفط ہائے لصڑ

فرانسیں انتساب تاریخ کے ان واقعات میں سے ایک ہے جس نے تاریخی محل درود حادثے کو موزو دیا اور بورپ پر بامخصوص اور دنیا کے دوسرے ملکوں پر باحکوم اثر دیا؛ ہوا۔ اس وجہ سے یہ انتساب سورج کے نئے ایک اہم موضوع رہا اور اس کا انبوخت مختلف پہلوؤں سے بازروی۔ ان میں اہم پہلو یہ تھے کہ کیا فرانسیں انتساب روشن جیسے عمد کے نظریاتی پیداوار ہے یا یہ فرانس کے استھانی قلمباز اور خوام کی فربت والوں کے تینوں میں پیدا ہوا؟ کیا یہ انتساب لانے والے متواترا طبقے کے ووٹ تھے یا پچھلے طبقے کے کچھے ہوئے خوام اور یا ان ملکوں کے کسان؟ کیا یہ انتساب محض ایک حادثہ تھا۔ یہ ایک خادوش اور آہستہ مل، ہو کہ ایک خاص مرطب پر اگر پہت کیا؟ اور یہ کہ یہ انتساب فرانسیں میں کیونا تباہ ہو سرے پوری ملکوں میں کہ جمل فرانسیں میسے مدد تھے، ہاں کیوں نہیں آیا؟

فرانسیں انتساب کی تحریر و تحریر کرتے ہوئے کچھوں ملکوں نے انتساب کے عمل کو شعیتیں سے ہدا دیے ہے کہ ہر مرطب پر انتساب کو ایک نیا نام دی جائے اور یہ کہ اس کے نتھیں اور عمل نے انتساب کے عمل کو تجزیہ کیا، مگر کچھے سورج انتساب میں شعیتیں کے کردار کو بھیت نہیں دیتے۔ بلکہ وہ ان قوانین کا تجویز کرنا چاہیے ہیں جو کہ انتساب کے پچھے سرگرم عمل تھے۔

ایک سلطنتی تحریر ہے کہ انتساب نے ہر جیسے کوئی ترس میں نیا اور جو یہ لمحتیں انتساب ہر قسم اچھے کو نیست و نہ کر رہا ہے تو یہ سمجھنا ملؤں ہے۔ مذکورہ کا تصریح ہائی سے اتنی سلسی سے نہیں نوٹ جاتا ہے، ہائی ناد مال میں اس تدریجی مفہومی سے پورست ہوتی ہے کہ اس کی جزوں کو اسلام سے نکل کر ہر نیس پہنچانا چاہکا ہے۔ روشن جیسے اور میں اس پر نہ رہتا گیا تھا کہ ہائی سے مکمل طور پر چھکارا اپنایا جائے کیونکہ جس وہ تھا کہ صرف اسی صورت میں ایک نئے زمان کی ایجاد اور ہو سکے گی اور ہر جیسے کوئی نے سرے

سے شروع کیا جاسکے گا۔ یہ نظریہ انسوں صدی تک مقبول رہا۔ مگر بعد میں یہ بات واضح ہو گئی کہ ہر عادی اپنی ماہنی کا قیدی ہوتا ہے اور اس سے پوری طرح نجت نہیں پاسکا ہے۔ فرانسیسی انقلاب کے کے بارے میں یہ کہا جاتا ہے کہ اگرچہ اس نے ماہنی کی بستی روایات اور اداروں کو ختم کر دیا۔ مگر اس کے بعد جو انقلاب ماہنی کے تعلق کو ختم نہیں کر سکا اور بہت سے رشتے بلقی رہے۔

فرانسیسی انقلاب کیوں یا ۱۷۸۹ء کی وجوہات پر کی فرانسیسی سورخوں نے لکھا ہے اور ہر ایک نے ایک ہی نقطہ نظر پیش کیا ہے۔ ایک فرانسیسی سورخ مسلم نے انقلاب کی ۱۷۸۹ء وجوہات بتاتے ہوئے لکھا ہے کہ یعنی چندروں میں نے فرانس کو خاندانی سازشوں پر قبیل کر دیا، سے ملک سے زیادہ اپنے خاندان کا مختار عزیز تھا۔ اس نے اس کی ساری قویہ ملکی اور عمومی سفروں کے بجائے اپنے خاندان کی عظمت کو برقرار رکھنے اور خود فرمی نے حکومت کی ہڑوں کو کمزور کر کر مصروف ہوئی۔ حکمران طبقوں کی یہ حزاںی، لذت اور خود فرمی نے حکومت کی ہڑوں کو کمزور کر دیا اور طبق کو اس جگہ پر بہوں پھوپھو دیا کہ جملی سوائے انقلاب کے اور کوئی راست نہیں تھا۔ لوئی یالا نے فرانسیسی انقلاب پر جو کتاب لکھی وہ ۲۷ جولائی میں شائع ہوئی۔ ۱۰۔ انقلاب کی تاریخ میں تین عناصر کو متصدیم درکھا ہے۔  
۱۔ تحریک جس کا مطلب ہے جیر غیر ملکی طریق "اور روایات کے لئے مدد"۔  
۲۔ اقتدار حکومت اور زندگی کے م حللات میں آزادی  
۳۔ اخوت معاشرہ انسانی سماں کی طرح ہے اور اس کے معاشر ایک دوسرے سے مٹے ہوئے ہیں میں سے حکومت و حکماء و دنوں لارہ و نہادم ہیں۔ حکومت جسی کامیاب ہو سکتی ہے جب کہ رحمت اس کی حالتی ہو۔

۴۔ اقتدار حکومت اور زندگی کے م حللات میں آزادی جب تک ستمی معاشرہ میں قانون ہوتا ہے معاشرہ برابر گے کی جانب بڑھتا رہتا ہے۔ مگر جب تو ارن گز جاتا ہے تو اس صورت میں معاشرہ میں تبدیلی آتی ہے اور یہ تبدیلی انقلاب کی صورت میں وظائفی ہوتی ہے۔

## فرانس میں انقلاب سے پہلے انفراہت کا عروج ہوا جس کے تحت بورژوا طبقہ

ابر اور ایل سے رین لی گرفت اسی سے عبید میں الاری لے جو اور یورپ میں مول  
پر زور دیا اور طبقہ امراء نے دسرے تمام طبقوں کو حقوق سے محروم کر کے صرف اپنی  
حرامات رکھتے پر زور دیا۔ تو اس کے نتیجے میں اخوت کا جذبہ نکزور ہوتا چلا گیا، حکومت و  
رمیت میں شخصی بوجنگی ایلی گنی اور اس طرح معاشرہ کا تو ازان گلڈ گیا جس کے نتیجے میں  
انقلاب کی رایں ہموار ہوئیں۔<sup>۱۰</sup>

بیرون لافرنسے فرانسیسی انقلاب کی رو جوہات میں کیتھولک چرچ کے رو یہ اور جبر کو  
مورد افواہ نہ رہا یا ہے کہ جس کے رو عمل میں دانشوروں نے اسکے خلاف عملی تحریک  
شردی کی۔ ۱۷۵۵ء کی دہائی میں روشن خیال انجلیں کی تحریر دن نے ذہب توہم پرستی اور  
سیاسی جبر کے خلاف آواز اٹھلی اور انہوں نے اپنی تحریروں کو معاشرے کے سائل سے  
ہم آہنگ کر کے لوگوں کو زندگی و فخری نہاد فراہم کی۔ اگرچہ حکومت نے اس زندگی تحریک کو  
ہبادیا، مگر ان خیالات میں ہوندگی اور تو اناکل تھی وہ کوئی سلسلی ہو سکی اور انہوں نے لوگوں  
میں جو شعور پیدا کیا وہ آگے چل کر انقلاب لانے اور اس کی تکمیل میں مدد گار ثابت ہوا۔

ایک اور فرانسیسی سوراخ تی (Tain) نے فرانسیسی انقلاب کا مطالعہ رہت  
پرست نقطہ نظر سے کیا۔ اس کے نزدیک معاشرہ میں روایات و اوارے اچانک ٹس  
بننے اور دنہی یہ شخصیات کی خواہشات کے نتیجے میں دھوند میں آتے ہیں بلکہ یہ تکریبی عمل  
کی پیدا اوار ہوتے ہیں، اس نئے وقت کے ساتھ ارتقہ پنیر ہو کر یہ قوی کردار کی خلی انقیار  
کر لیتے ہیں۔

دوسرے یہ کہ ایک عام آدمی صرف اپنی بنیادی ضروریات کی سمجھیں چاہتا ہے۔<sup>۱۱</sup>  
ایک لفاظ سے دشی چاہر کی ہاندہ ہوتا ہے اس لئے اس کی روزمری کی زندگی میں چانوروں والی  
قطرت کو روکنا ضروری ہوتا ہے اور یہ کام صرف ریاست کی طاقت کے ذریعہ کیا جا سکتا ہے۔  
فرانس میں انقلاب اس وجہ سے آیا کہ ریاست انہن کی قطرت کو قہوہ میں رکھنے میں باہم  
ہو گئی۔ اور جب انقلاب آیا تو اس نے قوی اداروں اور روایات کو توڑ کر فرانس کو تندی سی

اور خانی طور پر ایک بڑے فرانس سے محروم کر دیا۔

ٹال ٹوٹنے نے انقلاب کو مارکسی نقطہ نظر سے بیان کیا ہے۔ انقلاب کی وجوہات کو بیان کرتے ہوئے واقعی حکومت پذیرش کی کمزوریاں، ناکامی، کل امراء کی عیاشیوں کا ذکر کرتا ہے کہ جنہوں نے ابھرتے ہوئے بورڈوا طبقہ کی راویں رکونیں کمزوری کیں۔ اور ان رکونوں کو ہٹانے کی خواہی نے انقلاب کی پیدا کیا۔ اسکے بعد یہ انقلاب چند انشوروں کی وجہ سے نیس آیا بلکہ اس کے پیچے سماشی عوامل تھے جن میں صنعتی و تجارتی سرگرمیاں، فرانس کی بند رہائیوں کی بین الاقوامی تجارت میں اہمیت، تو آپدیات پر قبضہ اور ان کے سائل کی نوت حکومت، ان عوامل نے بورڈوا طبقہ کو آگے بڑھایا اور انہوں نے علمی و فکری سطح پر سالمی و مدنی سائل میں دلچسپی لے کر شور پیدا کیا۔

ان سورخوں نے فرانسیسی انقلاب کا یہ مظاہر کیا ہے وہ تاریخ میں آنے والے انقلابوں کو سمجھنے میں مدد رہتا ہے۔ انقلاب اس وقت آتا ہے جب ترقی اور آگے برخمنے کے تمہراستے بند ہو جاتے ہیں، اس وقت تشدد کے ذریعہ تہذیلی لائی جاتی ہے اور رد عمل کے طور پر ہر قدم چڑھ کر جلا کر دیا جاتا ہے۔

# تاریخ کے بدلتے اطیارات

ڈاکٹر مبارک علی

# نامور تاریخ دان ڈاکٹر مبارک علی کی تاریخ پر مستند کتابیں

|                 |                                   |
|-----------------|-----------------------------------|
| ڈاکٹر مبارک علی | مغل دور                           |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ کے بدلتے نظریات             |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ اور سیاست                   |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ تھک اور ڈاکو                |
| ڈاکٹر مبارک علی | جمی زندگی کی تاریخ                |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ اور دانشور                  |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ کھانا اور کھانے کے آواب     |
| ڈاکٹر مبارک علی | سندھ خاصو شی کی آواز              |
| ڈاکٹر مبارک علی | آخری عدد مظیہ کا ہندوستان         |
| ڈاکٹر مبارک علی | بر صغیر میں مسلمان معاشرہ کا الیہ |
| ڈاکٹر مبارک علی | علماء اور سیاست                   |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ اور محورت                   |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ اور فلسفہ تاریخ             |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ کی روشنی                    |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ شناختی                      |
| ڈاکٹر مبارک علی | شاہی محل                          |
| ڈاکٹر مبارک علی | الیہ تاریخ                        |
| ڈاکٹر مبارک علی | ایجھوت لوگوں کا ادب               |
| ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ کے بدلتے نظریات             |
| ڈاکٹر مبارک علی | جاگیرداری                         |

## فکشن ہاؤس

۱۲۔ فرنگی ڈوڈ، لاہور

